# THEORIES OF RASA DHVANI (VI)

M.A. (Sanskrit) Semester-III, PAPER-V



# Director **Dr.Nagaraju Battu**

M.H.R.M., M.B.A., L.L.M., M.A. (Psy), M.A., (Soc), M.Ed., M.Phil., Ph.D.
Centre for Distance Education
Acharya Nagarjuna University
Nagarjuna Nagar-522510
Phone No.0863-2346208, 0863-2346222,
0863-2346259 (Study Material)

Website: www.anucde.info e-mail: anucdedirector@gmail.com

#### **FOREWORD**

Since its establishment in 1976, Acharya Nagarjuna University has been forging ahead in the path of progress and dynamism, offering a variety of courses and research contributions. I am extremely happy that by gaining 'A' grade from the NAAC in the year 2016, Acharya Nagarjuna University is offering educational opportunities at the UG, PG levels apart from research degrees to students from over 443 affiliated colleges spread over the two districts of Guntur and Prakasam.

The University has also started the Centre for Distance Education in 2003-04 with the aim of taking higher education to the door step of all the sectors of the society. The centre will be a great help to those who cannot join in colleges, those who cannot afford the exorbitant fees as regular students, and even to housewives desirous of pursuing higher studies. Acharya Nagarjuna University has started offering B.A., and B.Com courses at the Degree level and M.A., M.Com., M.Sc., M.B.A., and L.L.M., courses at the PG level from the academic year 2003-2004 onwards.

To facilitate easier understanding by students studying through the distance mode, these self-instruction materials have been prepared by eminent and experienced teachers. The lessons have been drafted with great care and expertise in the stipulated time by these teachers. Constructive ideas and scholarly suggestions are welcome from students and teachers involved respectively. Such ideas will be incorporated for the greater efficacy of this distance mode of education. For clarification of doubts and feedback, weekly classes and contact classes will be arranged at the UG and PG levels respectively.

It is my aim that students getting higher education through the Centre for Distance Education should improve their qualification, have better employment opportunities and in turn be part of country's progress. It is my fond desire that in the years to come, the Centre for Distance Education will go from strength to strength in the form of new courses and by catering to larger number of people. My congratulations to all the Directors, Academic Coordinators, Editors and Lessonwriters of the Centre who have helped in these endeavours.

Prof. P. Raja Sekhar Vice-Chancellor Acharya Nagarjuna University

# कान्यप्रकाशः

# 'रहस्यबोधिनी'-हिन्दीव्याख्याविभूषितः

->+>4343646

#### प्रथम उष्टासः

(मङ्गलम्)

मन्थारमभे विघ्नविघाताय समुचितेष्ठदेवतां मन्थकृत् परामृशति—

#### रहस्यबोधिनी

महामहोपाध्याय परम-माहेश्वर मम्मट भट्ट स्विनिर्मित कारिकाओं की व्याख्या करने की इच्छा से मङ्गलाचरण की अवतरिणका उपस्थित करते हैं—'प्रन्थे'ति। सम्बन्ध और प्रयोजन के ज्ञान से आहित शुश्रूषाजन्यश्रुतिविषय-शब्द-सन्दर्भ को 'प्रन्थ' कहते हैं, 'सम्बन्ध-प्रयोजनज्ञानाहितशुश्रूषाजन्यश्रुतिविषयशब्दसन्दर्भो ग्रन्थं'। और वाच्य - वाचकत्वरूप सम्बन्ध माना जाता है। शीघ्र विघ्न-विधात-सामार्थ्य-प्रतिपत्तिरूप प्रयोजनवती रुक्षणा से तत्प्राक्काल अर्थ को 'आरम्भ' शब्द से समझना चाहिए। 'विघ्नविधाताये'ति। 'प्रतिबन्धक अदृष्टिवशेष' को विघ्न कहते हैं, उसका विधात अर्थात् विशेष घ्वंस, तद्यं समुचित अर्थात् प्रतिपाद्य विषय के अनुरूप अपने मनोनुकूल कविभारती रूप इष्ट देवता का ग्रन्थकार सम्मटाचार्यं 'परामृशति' स्मरण करते हैं, अर्थात् अपने इष्ट देवता की स्तुति करते हैं। तथा च 'ग्रन्थारम्भप्राक्कालिक-विघ्नविधातफलकसमुचितेष्टदेवताकमंकग्रन्थकृदिभन्नमम्मटकतृंकवर्तमानकालिकपरामर्शा-नुकूलोव्यापारः' इस प्रकार से अवतरिणकावावय का शाब्द-बोध किया जाता है।

विशेष विवरण-श्रीमम्मटभट्ट ने स्विनिमित कारिकाओं की व्याख्या स्वयं की है। ग्रन्थ का लक्षणः—

रहस्यबोधिनी में बताये हुए ग्रन्थलक्षण के अतिरिक्त एक अन्य लक्षण भी सुना जाता है 'पञ्चाङ्गकम् वाक्यं प्रन्थः'—अवयव-पञ्चक से युक्त वाक्य को ग्रन्थ कहते हैं, इन पाँच अवयवों को ही मीमांसक लोग 'अधिकरण' शब्द से कहते हैं।

# नियतिकृतनियमरहितां ह्लादेकमयीमनन्यपरतन्त्राम् । नवरसङ्चिरां निर्मितिमाद्धती भारती कवेर्जयति॥१॥

वृत्तिः-नियतिशक्तया नियतक्तपा सुखदुःखमोहस्वभावा परमाण्वाद्यपादा-नकमोदिसहकारिकारणपरतन्त्रा षड्रसा, न च हृद्यैव तैः, तादृशी ब्रह्मणो निर्मितिर्निर्माणम्। एतद्विलक्षणा तु कविवाङ्गनिर्मितिः। अत एव जयित, जयतीत्यर्थेन च नमस्कार आक्षिप्यत इति तां प्रत्यस्मि प्रणत इति लभ्यते॥शा

भारतीय परम्परा के अनुसार कार्य प्रारम्भ के पूर्व मङ्गलाचरण के द्वारा परमेश्वर का स्मरण किया जाता है। उससे निविध्नतापूर्वक कार्य की समाप्ति हुआ करती है। अतः मङ्गलाचरण का एक मुख्य प्रयोजन विध्नविधात भी है। ग्रन्थकार 'काञ्यप्रकारा' नामक ग्रन्थरचना का कार्य आरम्भ कर रहे हैं, उसके निविध्न समाप्ति हेतु वाङ्मय की अधीश्वरी कविभारती का इष्ट देवता के रूप में स्मरण करना उचित समझते हैं। उनका विश्वास है कि ब्रह्मदेव के जगन्निर्माण की अपेक्षया कविवाङ्निर्माण उत्कृष्टतर है। इसी आशय को मङ्गलाचरण के द्वारा वे बता रहे हैं—-'नियतिकृतेति'।

(१) नियति के द्वारा उत्पन्न किय गये बन्धनों से रहित, केवल आह्नादमय, अपने से अतिरिक्त अन्य किसी का मी अवलम्बन न करने वाली और नवरसों के कारण आकर्षक लगने वाली तथा सृष्टि का निर्माण करने वाली कविभारती (कविवाणी) अर्थात् कवि की सरस्वती विजय को प्राप्त होती हैं (उत्कृष्ट रहती हैं)।

ग्रन्थकार स्वयं ब्रह्मदेव की सृष्टि के स्वरूप का विवरण करते हुए अपनी मङ्गला-चरणकारिका की व्याख्या करते हैं—'नियतिशक्तयेति'।

ब्रह्मदेव की पृष्टि 'अदृष्ट' अथवा असाधारण धर्म रूप 'नियति' की शक्ति से जकड़ी रहती है। उसका स्वरूप सुख-दुःख और मोह से पूर्ण रहता है। वह 'परमाणु' बादि उपादान कारण तथा 'कर्म' आदि सहकारी कारणों के पराधीन रहती है। और बह छः रसों से युक्त होती है। तथापि उसकी हृदयङ्गमता अर्थात् मनोरमता निश्चित नहीं रहती, किन्तु किव की वाक्सृष्टि ब्रह्मदेव की सृष्टि से मिन्न-स्वरूप की रहती हैं, इसीलिए वह विजय को प्राप्त होती है, अर्थात् श्रेष्ठ समझी जाती है। यहाँ 'जयति' पद के अर्थ से नमस्कार अभिव्यञ्जित होता है अर्थात् 'उसे मैं प्रणाम करता हूँ'—-यह अभिप्राय प्रकट होता है।। १।।

### विशेष विवरण—अनुबन्ध-चतुष्ट्य—

प्रथम कारिका के द्वारा मङ्गलाचरण करने के प्रश्चाद प्रस्तुत ग्रन्थ के विषय, प्रयोजन आदि अनुबन्धचतुष्टय का निरूपण कर्त्तंच्य होता है। मनुष्य की प्रवृत्ति

प्रथमोल्लासः Morning 17 14 arth? ( विषय-प्रयोजने ) इहाभिधेयं सप्रयोजनमित्याह—

े काव्यं यशसेऽर्थकृते व्यवहारिवदे शिवेतरक्षतये। सद्यः परनिर्वृतये कान्तासम्मिततयोपदेशयुजे॥२॥ वृत्तः-कालिदासादीनामिव यशः । श्रीहर्षादेधीवकादीनामिव धनम्।

तभी हो पाती है कि जब उसे इष्ट-साधनता और कृति-साध्यता का ज्ञान रहता है। अर्थात् यह काम मेरे लिए हितकर है और मैं इस काम को अच्छी तरह कर सकता हूँ। ऐसा समझने पर ही मनुष्य उस कार्यं में प्रवृत्त होता है, अन्यथा नहीं। 'इदं मत् इष्टसाधनम्' इस ज्ञान में 'इदं' शब्द से विषय, 'इष्ट' शब्द से प्रयोजन, 'साधनम्' शब्द से सम्बन्ध और 'मत्' शब्द से अधिकारी का ज्ञान होता है। इन चारों का ज्ञान ही मनुष्य को किसी कार्य में प्रवृत्त कराता है। अतएव 'प्रवृत्ति-प्रयोजकज्ञानविषयत्वम् अनुबन्धत्वम्' यह 'अनुबन्ध' का लक्षण विद्वानों ने किया है। इससे स्पष्ट है कि विषय, सम्बन्ध, प्रयोजन और अधिकारी इन चारों को 'अनुबन्ध' शब्द से कहा जाता है। प्रत्येक ग्रन्थ के आरम्म में उक्त चारों अनुबन्धों का निरूपण करना ग्रन्थकार के लिए आवश्यक माना गया है। उक्त चार अनुबन्धों में से विषय तथा प्रयोजन ये दो अनुबन्ध मुख्य होते हैं। इसलिए इनका शब्द से निरूपण करना आवश्यक है। अविशष्ट, अधिकारी तथा सम्बन्ध ये दो अनुबन्ध पूर्वोक्त दो अनुबन्धों की अपेक्षा गौण हैं। इनका ज्ञान, बिना शब्द के भी अर्थतः हो सकता है।। १।।

इसी अभिप्राय से परम-माहेश्वर मम्मटमट्ट ने अग्रिम कारिका में विषय और प्रयोजन का प्रतिपादन किया है।

विषय और प्रयोजन—

इस ग्रन्थ में प्रतिपादन किया जाने वाला 'विषय' अभिधेय है। वह सप्रयोजन है, अर्थात् काञ्य का लक्षण, उसके भेद, गुण, दोष, अलंकार ये सब इस ग्रन्थ के विषय हैं और ये ही काव्य के प्रयोजन की सिद्धि में प्रधान साधन हैं। इसलिए अब काव्य के प्रयोजनों को बताते हैं—

(२) काव्य का निर्माण 'यश' के लिए, 'अर्थ (धन) प्राप्ति' के लिए, 'लोकव्यवहार के ज्ञान' के लिये, 'अनिष्ट (अकल्याण) के विज्ञाश के लिये, और 'तत्क्षण ( सद्यः ) परम आनन्द की प्राप्ति के लिए' तथा स्त्री के समान रस भरे शब्दों से उचित उपदेश (कर्त्तव्य तथा अकर्त्तव्य का उपदेश ) के लिये होता है ॥२॥ काव्य रचना (निर्माण) से कवि को कालिदास आदि महाकवि के समान

षय, वृत्ति

IJ

ŦT

र न

ण

पा

ता

य,

्ण

(1

3T-

क्ति

वह

शीन

र्वात

र से

**ए**झी

'उसे

राजादिगतोचिताचारपरिज्ञानम्। आदित्यादेर्मयूरादीनामिवानर्थनिवारणम्। सकलप्रयोजनमौलिभूत समनन्तरमेव रसास्वादनसमुद्भूतं विगलितवेद्यान्तर-मानन्द्रे)प्रभुसम्मितशब्दप्रधानवेदादिशास्त्रभ्यः सुहृत्सिम्मताथैतात्पर्यवत्पुराणा-दीतिहासेभ्यश्च शब्दार्थयोर्गुणभावेन रसाङ्गभूतव्यापारप्रवणतया विलक्षणं यत्काव्यं छोकोत्तरवर्णनानिपुणकविकर्म, तत् कान्तेव सरसतापादनेनाभिमुखी-कृत्य रामादिवद्वतितव्यं न रावणादिवदित्युपदेशं च यथायोगं कवेः सहृदयस्य च करोतीति सर्वथा तत्र यतनीयम् ।। २॥

एवमस्य प्रयोजनमुक्तवा कारणमाह—

(काव्य-हेतुः)

# ज्ञाक्तिनिपुणता होकशास्त्रकाव्यास्रवेक्षणात्। कान्यज्ञशिक्षयाऽभ्यास इति हेतुस्तदुद्भवे॥३॥

(१) यश की प्राप्ति, रत्नावली नाटिका के निर्माता राजा श्री हर्ष से घावक आदि विद्वानों के समान (२) धन की प्राप्ति होती है। यह काव्य ही (३) राजा आदि के साथ किये जाने वाले उचितव्यवहार का ज्ञान कराता है एवम् (४) सूर्यं आदि ईश्वर की स्तुति से मयूर किव के कुष्ट रोग निवारण के समान अनर्थ का निवारण करता है और समस्त प्रयोजनों में प्रधानभूत काव्य-पाठ या ें प्रधानण से तत्काल हो समुत्पन्न हुए रसास्वाद से अन्यान्य विषयों के ज्ञान से रहित (५) परम आनन्द की अनुभूति कराता है। तथा राजाज्ञा के समान शब्द-प्रधान वेदादि शास्त्रों से विलक्षण, एवम् अर्थप्रधान पुराण, इतिहास आदि से भी विलक्षण, और शब्द तथा अर्थ दोनों के अप्रधान रहने से रस के साधक व्यञ्जना-व्यापार की प्रधानता के द्वारा लोकोत्तर वर्णन शैली में जो निपुण कविकमं रूप काव्य है, वह (६) स्त्री के समान बड़ी सरसता के साथ राम आदि के तुल्य आचरण करना चाहिए, रावण आदि के तुल्य नहीं। इस प्रकार किव तथा सहृदय पाठक आदि दोनों को यथोचित उपदेश करता है। इसलिए काठ्यनिर्माण तथा उसके अध्ययन में अवश्य प्रयत्न करना चाहिए।। २।।

# काव्यनिर्माण में कारण

इस प्रकार 'काठ्य' का प्रयोजन बताने के बाद स्वयं ग्रन्थकार ही काव्य निर्माण में कारणभूत तत्त्वों को बता रहे हैं--

(३) काव्य के निर्माण करने में कवि की स्वामाविक प्रतिभारूप 'शक्ति', लोक व्यवहार, शास्त्र और काव्य आदि के अवलोकन से प्राप्त होने वाली कुशलता, वृत्तिः—शक्तिः (कवित्वबीजकूमः संस्कारविशेषः, यां विना काव्यं न प्रस्तेत , प्रस्तं वा उपहसनीय स्यात ) लोकस्य स्थावरजङ्गमात्मकलोकवृत्तस्य, शालाणां लिन्दोव्याकरणाभिधानकाशकलाचतुर्वगणजतुरगखड्गादिलक्षण- प्रत्थानां, काव्यानां च महाकविसम्बन्धिनाम् , आदिप्रहणादितिहासादीनां च विमर्शनाद्वयुत्पत्तिः काव्यं कर्तु विचारियतुं च ये जाननित तदुपदेशेन करणे योजने च पौनः पुन्येन प्रवृत्तिरिति त्रयः समुदिता न तु व्यस्तास्तस्य काव्यस्योद्भवे निर्माणे समुल्लासे च हेतुर्न तु हेतवः ॥ ३ ॥

काव्यनिर्माण तथा काव्य की आलोचना करने की पद्धति को जानने वाले गुरु से प्राप्त की हुई शिक्षा के अनुसार किया जाने वाला अभ्यास, ये तीनों सामूहिकरूप से उस काव्य के निर्माण में हेतु (कारण) हैं।। ३।।

- (१) कवित्व के बीजभूत संस्कार विशेष की 'शक्ति' (प्रतिमा) कहते हैं, जिस 'शक्ति' (प्रतिमा) के बिना काव्य बनता (निर्माण) ही नहीं है, यदि कदाचित् तुकबन्दी के रूप में बन भी जाय, तो वह उपहांस के योग्य हो जाता है।
- (२) लोक अर्थात् चर-अचर (जंगम-स्थावर) सृष्टि के व्यवहार (लोकवृत्त), और शास्त्र अर्थात् छन्दः शास्त्र तथा व्याकरण, अभिधान अर्थात् संज्ञा-शब्दों के कोश (अमरकोषादि), कला अर्थात् भरत, कोहल, मतंग आदि के विरचित नृत्य-गीत आदि चौसठ प्रकार की कलाओं के प्रतिपादक लक्षण ग्रन्थ, चतुर्विंग अर्थात् धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष के प्रतिपादक ग्रन्थ, गज (हाथो), तुरग (अध्य घोड़ा) आदि पशुओं के लक्षण-प्रतिपादक शालिहोत्रादि ग्रन्थ, तथा खड्गादि लक्षणग्रन्थों और महाकवि-संबन्धी अर्थात् महाकवियों द्वारा विरचित काव्यों के, 'आदि' शब्द के ग्रहण से इतिहासादि के पर्यालोचन से होने वाली व्युत्पत्ति (कुशलता), तथा—
- (३) जो लोग काव्य की रचना और उसकी विवेचना करना जानते हैं, उनकी सूचनाओं (उपदेशों) के अनुसार स्वयं नवीन कविता (क्लोक आदि) के रचने में और उसी में पद योजना के सम्बन्ध में पुनः पुनः प्रवृत्ति अर्थात्—अभ्यास—ये तीनों समष्टि (समूह) के रूप में, पृथक्-पृथक् (अलग-अलग) नहीं, उस काव्य के उद्भव अर्थात् निर्माण और उसको उत्कृष्ट बनाने में हेतु (कारण) है अर्थात् तीनों तत्त्वों की समष्टि (समूह) काव्यनिर्माण में तथा उसकी उत्कृष्टता में हेतु है। ये तीनों स्वतन्त्र रूप से पृथक्-पृथक् कारण नहीं हैं ।। ३।।

(काव्यलक्षणम्)

एवमस्य कारणमुक्तवा स्वरूपमाह —

(सू०१) तददोषौ शब्दाधौ सगुणा-

वनलङ्कृती पुनः कापि ॥ वृत्तिः—दोषगुणालङ्कारा वक्ष्यन्ते । कापीत्यनेनैतदाह, यत्सर्वत्र सालङ्कारी, कचित्त स्फुटालङ्कारविरहेऽपि न काव्यत्वहानिः। यथा—

यः कौमारहरः स एव हि वरस्ता एव चैत्रक्षपा-स्ते चोन्मीलितमालतीसुरभयः प्रौढाः कद्म्बानिलाः।

सा चैवास्मि तथापि तत्र सुरतव्यापारलीलाविधौ वेतसीतरतले चेतः समुत्कण्ठते ॥ १ ॥ रेवारोधसि

अत्र स्फुटो न कश्चिद्छङ्कारः। रसस्य च प्राधान्यात्राछङ्कारता।

काव्य का लक्षण

इस प्रकार काव्य निर्माण का हेतु बताकर उसके स्वरूप को बताते हैं-(सू०१) वह (काव्य) दोषों से रहित, और गुणों के सहित तथा साधारणतया अलंकारसहित किन्तु कहीं-कहीं अलंकार रहित भी शब्द और अर्थ (दोनों के समूह) काव्य कहलाते हैं।

दोष, गुण और अलंकारों को आगे चलकर क्रमशः सात, आठ, नौ और दुसर्वे उल्लासों में कहेंगे। "अनलंकृती पुनः कापि" इस वाक्यांश में प्रयुक्त 'कापि' अर्थात् 'क्वचित्' पद से ग्रन्थकार यह बताना चाहते हैं कि काव्य में 'शब्द' और 'अर्थ' सवंत्र अलंकारों से विभूषित ही रहते हैं। किन्तु क्वचित् अलंकार के प्रकट न हो सकने

पर भी काव्यत्व की हानि नहीं होती है।

जैसे—स्फुटालंकारितरहिवशिष्ट काव्य का उदाहरण—'मेरी कौमार अवस्था का जिसने अपहरण किया वही प्रियतम पति अब भी है और चैत्र मास की चिन्द्रका-पूर्ण वे ही रात्रियाँ हैं, विकसित हुई मालती की सुगन्घ से पूर्ण और घूलिकदम्ब की कामोत्तेजक (उन्मादक) पवन भी वहीं बह रही है तथा मैं भी वहीं हूँ। (सभी सामग्री पुरानी हैं और दीर्घकाल तक उपमुक्त होने से उसके प्रति उत्सुकता के होने का कोई अवसर भी नहीं है ) फिर भी न जाने क्यों आज वहाँ नर्मदा के तट पर उस बेंत की लता से वेष्टित वृक्ष के नीचे (जहाँ कितनी ही बार अपने प्रियतम के साथ सम्मोग कर चुको हूँ ) उसी काम-क्रीड़ा के विलासों के लिए मेरा मन उत्कण्ठित हो रहा है।। १।।

इस काव्य में अलंकार की स्पष्टता नहीं हैं और रस की प्रधानता होने के

तद्भेदान क्रमेणाह—

( उत्तमकाव्यम् )

# (स्०२) इदमुत्तममितिशायिनि व्यङ्गधे-वाच्याद् ध्वनिबुधैः कथितः ॥ ४॥

वृत्तिः—इद्मिति काव्यम् वुधैवैयाकरणैः प्रधानभूतस्फोटरूपव्यङ्गच-

कारण उस (रस) को 'रसवत् अलंकार' के रूप में भी नहीं कह सकते, क्योंकि 'रसवत् अलंकार' रस के प्रधान न रहने पर ही होता है। इस काव्य की रचना 'शार्यूल विक्रीडित' छन्द में की गयी है।

विशेष विवरण—इस काव्य में यद्यपि 'हरो' 'वरः' इत्यादि 'अनुप्रास' की स्पष्टता रहने पर भी प्रकृत शृङ्कार रस के प्रतिकूल वर्ण होने से उसे अलङ्कार के रूप में नहीं गिना जा सकता है। एवं 'कारण' के न रहने पर भी 'कार्योत्पत्तिकथनरूप विभावना' का लक्षण यहाँ घटित होने से 'विभावनालंकार' की स्पष्टता और कारण के रहने पर भी कार्याभाव के कथनरूप 'विशेषोक्ति' अलंकार का लक्षण घटित होने से 'विशेषोक्ति' अलंकार की स्पष्टता यद्यपि यहाँ प्रतीत होती है, तथापि अभाव बोधक 'नव्य' आदि शब्दों के उपादान करने पर ही उक्त दो अलंकारों की स्पष्टता बोधक 'नव्य' आदि शब्दों के उपादान करने पर ही उक्त दो अलंकारों की स्पष्टता की स्पष्टता (स्फुटता) न हो सकने से इस काव्य को अस्फुट अलंकार का उदाहरण कहा गया है। यदि यह कहें कि यहाँ पर विप्रलम्भ शृङ्कार रस की स्फुटता रहने से रसवदलंकार स्फुट हो रहा है। किन्तु यह कथन ठीक नहीं है, क्योंकि 'रस की अप्रधानता' होने पर ही 'रसवदलंकार' होता है। पञ्चम उद्धास में 'रसवदलंकार' का उदाहरण 'अयं स रशनोत्कर्षी' दिया जायेगा ॥ १॥

काव्य के प्रयोजन, काव्यनिर्माण का हेतु (साधन) तथा काव्य का लक्षण बताने के प्रधात् अब अवसर प्राप्त काव्य के भेदों को कहते हैं—

#### उत्तम काव्य

(सू. २) 'वाच्य' अर्थ की अपेक्षा व्यङ्ग्य अर्थ, जहाँ अधिक चमत्कारपूर्ण (रंजक) हो, वह काव्य 'उत्तम' है, विद्वानों ने उस काव्य को 'ध्विति' (ध्विति-काव्य) कहा है।। ४।।

सूत्र में प्रयुक्त 'इदम्'-पद 'काठ्य' का ज्ञापक है अर्थात् 'यह काठ्य'। उपर्युक्त सूत्र का अर्थ संस्कृत में इस प्रकार होगा—'वाच्याद्' अभिधावृत्ति-प्रति-पाघादर्थाद् ठयङ्ग्ये व्यक्षनावृत्तिप्रतिपाद्येऽर्थे अतिशायिनि अतिचमत्कारजनके सित

व्यञ्जकस्य शब्दस्य ध्वनिरिति व्यवहारः कृतः। ततस्तन्मतानुसारिभिरन्यैरिप न्यग्भावितवाच्यव्यङ्गचव्यञ्जनक्षमस्य शब्दार्थयुगलस्य।

इदम् एतत् काव्यं बुधैः पण्डितः उत्तमं काव्यं कथितं स्वीकृतम्, तदेव बुधैः

ध्वनिपण्डितै: ध्वनिः कथितः ध्वनिरित्युच्यते ॥ २ ॥

'वुधे:' वैयाकरणों ने मुख्य (प्रधान) 'स्फोट' (स्फुटयितप्रकाशयित अर्थम् इति स्फोट:—जो अर्थ को प्रकाशित करता है उसे 'स्फोट' कहते हैं ) रूप जो व्यङ्ग्य अर्थ है उसकी अभिव्यक्ति करने वाले शब्द को 'ध्विन' कहा है। उन वैयाकरणों के मत का अनुसरण करने वाले (आनन्दवर्धन आदि) अन्य विद्वानों ने भी वाच्यार्थ को गौण (अप्रधान, अमुख्य) बना देने वाले और व्यङ्ग्यार्थ की अभिव्यक्ति करने में सशक्त (समर्थ) रहने वाले शब्द तथा अर्थ दोनों की जोड़ी (दोनों के लिये) के लिये भी अर्थात् शब्दार्थ युगलरूप उत्तम काव्य के लिये भी वही 'ध्विन' संज्ञा दी है। अर्थात् वैयाकरणों के उक्त व्यवहार को ध्यान में रखकर आलंकारिकों ने भी वाच्यार्थ को अभिभूत करने में सशक्त रहने वाला जो व्यङ्गय अर्थ उसके अभिव्यञ्जक 'शब्द' तथा 'अर्थ' के लिए 'ध्विन' शब्द का प्रयोग करना आरम्भ कर दिया।

आलंकारिकों की घ्वनि संज्ञा का मूल आधार—'ध्वनि' शब्द का सर्वप्रथम प्रयोग वैयाकरणों ने किया था। उसी को 'आनन्दवर्धन' आदि ध्वनिवादी आलकारिक आचार्यों ने अपना लिया। कारण यह था कि व्याकरण के अनुसार प्रधानमूत 'स्फोट' की अभिव्यक्ति शब्द से होती है, इसलिए स्फोट के अभिव्यञ्जिक शब्द को 'ध्वनि' शब्द से कहा जाता है।

स्फोटवाद--

वैयाकरणों का मुख्य सिद्धान्त 'स्फोटवाद' है। 'स्फुटित अर्थः यस्मात् सः स्फोटः' जिससे अर्थ प्रकाशित होता है उसे 'स्फोट' कहते हैं। यह 'स्फोट' आठ प्रकार का होता है। उनमें से पदार्थ की प्रतीति पदस्फोट से और वाक्य. यं की प्रतीति वाक्यस्फोट से होती है। गकार, ओकार, विसगं के योग से निष्पन्न हुआ 'गौः' पद गाय का ज्ञान कराता है। 'गौः' यह पद, सुनाई देने वाली 'ध्विन' नहीं है किन्तु उससे अभिव्यक्त एक मानस स्फोट है। क्योंकि कर्णगोचर होने वाली 'ध्विन' तो क्षणिक है। एक 'ध्विन' के उच्चारण के बाद जबतक दूसरी 'ध्विन' तो क्षणिक है। एक 'ध्विन' के उच्चारण के बाद जबतक दूसरी 'ध्विन' का उच्चारण किया जाता है तब तक पहला 'ध्विन' (वर्णं) नष्ट हो जाता है। इस कारण अनेक वर्णों के समुदायरूप पद की स्थिति एक साथ नहीं हो सकती। उसी प्रकार नानापदों के समुदायरूप वाक्य की भी एक साथ उपस्थित नहीं हो सकती। ऐसी स्थिति में पदार्थ अथवा वाक्यार्थ की प्रतीति कराने के लिए वैयाकरणों ने स्फोटसिद्धान्त की कल्पना की है। वैयाकरणों का कथन है कि

P

यथा-

निश्शेषच्युतचन्द्नं स्तनतटं निमृष्ट्रागोऽधरो नेत्रे दूरमनञ्जने पुलिकता तन्वी तवेयं तनुः।

वर्णोचारण के समय पूर्व-पूर्व वर्ण के अनुभव से संस्कार उत्पन्न होता है। उस संस्कार के सहित अन्तिम वर्ण के श्रवण से तिरोभूत हुए वर्णों को ग्रहण करने वाली एक पद' की प्रतीति मन में उत्पन्न होती है, उसी को 'पदस्फोट' शब्द से कहा गया है। इसी 'पदस्फोट' के द्वारा पदार्थ की प्रतीति होती है, कान से सुने गये शब्द या ध्विन से नहीं। क्योंकि उस समय तो अनेक वर्णों के समुदायरूप पद की गये शब्द या ध्विन से नहीं। क्योंकि उस समय तो अनेक वर्णों के समुदायरूप पद की निष्पत्ति होना असम्भव ही है। इसी प्रकार पूर्व-पूर्व पद के अनुभव से उत्पन्न होने वाले संस्कारों के सहित अंतिम पद के श्रवण से अविद्यमान पदों को भी ग्रहण करने वाले 'एक वाक्य' की प्रतीति मन में होती है। उसी को वैयाकरणों ने 'वाक्य-रफोट' नाम दिया है। इसी से वाक्यार्थ की प्रतीति होती है।

वैयाकरणों के उक्त स्फोटवाद का समर्थन नैयायिक विद्वान् नहीं करते, क्योंकि नैयायिकों के मत में 'शब्द' अनित्य है और 'स्फोट' को स्वीकार करने में कोई प्रमाण नहीं है। किन्तु वैयाकरण 'स्फोट' को नित्य कहते हैं और उमी के आधार पर शब्द को नित्य मानते हैं। नैयायिक 'सत्-असत् अनेक वर्णावगाहिनी याद्यप्रतीति' तथा 'सत्-असत् अनेक पदावगाहिनी वाक्यप्रतीति' को मानते हैं। किन्तु व उसे स्फोट नहीं कहते और उसे नित्य भी नहीं मानते।

इसी तरह मीमांसकों ने भी वैयाकरणों के स्फोट-सिद्धान्त का समर्थन नहीं किया है। तथापि वे शब्द को नित्य मानते हैं।

वैयाकरणों के मत में 'स्फोट' की अभिन्यक्ति श्रोत्रग्राह्य घ्वन्यात्मक शब्द से होती हैं। इसलिए उन्होंने 'प्रधानभूत स्फोट के अभिन्यञ्जक शब्द' को 'ध्वनि' कहा है। उसी का अनुसरण कर आनन्दवर्धनाचार्याद आलंकारिकों ने 'प्रधान-कहा है। उसी का अभिन्यक्त करने वाले शब्द तथा अर्थ' के लिए ध्वनि शब्द का भूत न्यञ्ज्यार्थ को अभिन्यक्त करने वाले शब्द तथा अर्थ' के लिए ध्वनि शब्द का प्रयोग किया है।

ध्वनिकाव्य का उदाहरण--

तुम्हारे स्तन के अग्रमाग का चन्दन सम्पूर्णतया (बिल्कुल) मिट गया है। (यदि स्नान करने से यह चन्दन मिटा होता तो केवल अग्रमाग का ही नहीं, बिल्क सम्पूर्ण स्तन पर से मिट जाता। किन्तु ऊपर उमरे हुए अग्रभाग पर से ही यह चन्दन मिटा हुआ है, इसिलए यह निश्चित ही है कि वह परपुरुष के आलिङ्गन से ही मिटा

मिथ्यावादिनि दूति बान्धवजनस्याज्ञातपीडागमे ! वापीं स्नातुमितो गताऽसि न पुनस्तस्याधमस्यान्तिकम् ॥ २ ॥

( मध्यमकाव्यम् )

वृत्तिः—अत्र तद्नितकमेव रन्तुं गताऽसीति प्राधान्येनाऽधमपदेन व्यज्यते ॥ ४॥

हुआ है।) अघर की रिक्तमा (राग) बिल्कुल छूट गयी है, आँखों का काजल बिल्कुल ही पुछ गया है और तुम्हारी यह कुश तनु (शरीर) रोमाझ्रयुक्त हो रही है। अपनी बान्धवरूप सहेली की पोड़ा को न समझने वाली और मिध्याभाषण कर्ने वाली अरे दूती! तू यहाँ से बावली पर स्नान करने के लिए गयी थी, उस अधम (नायक) के समीप नहीं न गयी।। २।।

यह सब कहने वाली विदग्ध उत्तम नायिका है। वह अच्छी तरह से जान रही है कि यह दूती, नायक के साथ सम्भोग करके आयी है और जिससे यह सब कहा जा रहा है वह तो जानती ही है। इसिलिए वक्ता तथा बोद्धा के वैशिष्ट्य से यह कहा जा रहा है कि 'तू उसी के पास गयी थी और रमण करने के लिए ही गयी थी', यह बात विशेषतया 'अधम' पद से अभिव्यक्त हो रही है। इसमें वाच्यार्थ की अपेक्षा व्यङ्गधार्थ में अधिक चमत्कार है इसिलिए उक्त काव्य को उत्तम काव्य या व्वितिकाव्य के उदाहरण में उपस्थित किया गया है।

विशेष विवरण—इसमें ( दूती से ) विदम्ब उत्तम नायिका स्नान से होने वाले कार्यों को प्रकाशित करने के बहाने उसके सम्भोग को अभिव्यक्त कर रही है। 'मिध्यावादिनि' सम्बोधन देकर उस नायक के पास बिना गयो ही 'मैं उसके पास जाकर और विविध प्रकार से उसे मनाने पर भी वह नहीं आया' इस प्रकार सूठे ही बता रही हो, यह व्यक्षित किया गया है। 'अज्ञातपीड़ागमें' सम्बोधन से 'स्वाधंपरायणता' व्यक्त की गयी है। 'दूति' सम्बोधन देकर उसकी 'मिध्याभाषण-शीठता' व्यक्त की गयी है, इसीलिए नायिका ने उसे 'सिख' पद से सम्बोधित नहीं किया है क्योंकि वह नायिका की प्रतारणा कर रही है। 'स्तनतटं' पद से स्तन के प्रान्तमाग (तट) पर मर्दन अधिक किये जाने से उस पर से चन्दन पुछ गया है, क्योंकि अन्यत्र नायक के हाथ का स्पर्श न होने से वहाँ का चन्दन यथास्थित बना हुआ है, यह बात सूचित की गयी है। 'अधर' पद से कामशास्त्र में अधरोष्ठ का ही चुम्बन करना कहा गया है। इसलिए अधरोष्ठ की ही रक्तिमा दूर हुई है, यह बताया गया है। 'दूरमनञ्जने' इससे प्रान्त भाग में ही नेत्रचुम्बन का विधान कामशास्त्र ने बताया है, इस कारण प्रान्त भाग में ही नेत्रचुम्बन का विधान कामशास्त्र ने बताया है, इस कारण प्रान्त भाग की ही अञ्जनशून्यता हुई है, यह

# (स्०३) अतादिश गुणीभूतव्यङ्गयं व्यङ्ग्ये तु मध्यमम्।

वृत्तिः—अतादृशि वाच्याद्नितिशायिनि । यथा—

प्रामतरुणं तरुण्या नववब्जुलमञ्जरोसनाथकरम् ।

पश्यन्त्या भवति मुहुर्नितरां मिलना मुखच्छाया ॥ ३ ॥

बताया गया है, इन सब में प्रधानतया व्यक्षक 'अधम' पद हो है। क्योंकि 'अन्य नायिकासम्भोग' विप्रलम्भ का उद्दीपक होने से वाच्यार्थं की अपेक्षा उसमें व्यंग्यार्थं अधिक चमत्कारयुक्त प्रतीत हो रहा है। यही उसमें प्रधानता है।

काव्य भेदः २--गुणीभूतव्यङ्ग्य काव्य-

इसके पूर्व 'ध्विन-काव्य' का लक्षण और उदाहरण कहने के पश्चात् काव्य के 'गुणीभूतव्यङ्ग्य' नामक द्वितीय भेद का लक्षण बताते हुए उसका उदाहरण भी बता रहे हैं—

#### मध्यमकाव्य

(सू०३)—'व्यङ्ग्यार्थं' वैसा न होने पर अर्थात् वाच्यार्थं की अपेक्षा अधिक चमत्कारपूर्णं न होने पर 'गुणीभूतव्यङ्ग्य' नामक दूसरे प्रकार का काव्य होता है, जिसे 'मध्यम काव्य' कहते हैं (

'अताहिश' का अर्थ, वाच्य की अपेक्षा व्यङ्ग्यार्थं के अधिक उत्तम न होने पर'—किया गया है। इसी स्थिति में 'गुणीभूत व्यङ्ग्य काव्य होता है। जैसे—

अशोक वृक्ष को ताजी तोड़ी हुई मञ्चरी को हाथ में लिए हुए ग्राम के नवीन तरण नायक को देख-देखकर तरुणी के मुख की कान्ति मलिन होती जा रही है।। ३।।

'यहाँ अशोक अथवा वेतस् के लतागृह में ग्रामतरुण के साथ मिलने और स्वयं संकेत देकर भी गृहकार्य में लगे रहने के कारण निकलने का समय न मिलने से तरुणी नायिका निश्चित समय पर वहाँ नहीं जा पाई, किन्तु ग्रामतरुण समय पर पहुँच गया। उसे देखकर तरुणो की मुखकान्ति मिलन हो रही है।'

यहां व्यङ्ग्यार्थं की अपेक्षा वाच्यार्थं अधिक चमत्कारी प्रतीत हो रहा है। उस कारण यहां व्यङ्ग्यार्थं गुणीभूत हो गया है। इसिलये यह गुणीभूत व्यङ्ग्यार्थ-नामक सध्यम काव्य का उदाहरण है।। ३।।

विशेष विवरण—'ग्रामतरुण' पद से यह व्यक्त किया गया है कि ग्राम में एक ही तरुण है। अनेक युवतियों के द्वारा चाहे जाने के कारण उससे पुनिमलन होना बड़ा कठिन है। इसलिए पश्चात्ताप की अधिकता व्यक्त हो रही है। 'तरुणं तरुण्या' पद से वृत्ति—अत्र वञ्जुललतागृहे दत्तसंकेता नागतेति व्यङ्गचं गुणीभूतं, तद्पेक्षया वाच्यस्यैव चमत्कारित्वात् ॥

( अधमकाव्यम् )

# (स्०४) शब्दिचित्रं वाच्यचित्रमव्यङ्ग्यं त्ववरं स्मृतम् ॥५॥

वृत्तिः—चित्रमिति गुणाळङ्कारयुक्तम् । अव्यङ्गचमिति स्फुटप्रतीयमाना-र्थरहितम् । अवरमधमम् ।

दोनों के तरुण रहने के कारण परस्परानुराग का उत्कर्ष अभिन्यक्त किया गया है। इस 'मध्यम' काठ्य में वाच्यायं की अपेक्षा व्यङ्ग्यायं की अनितशायिता (अधिक चमत्कारक न होना) दो प्रकार से होती है। (१)—वाच्य और व्यङ्ग्य दोनों अर्थ जहाँ तुल्य हों, और (२)—वाच्यार्थं की अपेक्षा व्यङ्ग्यार्थं में चमत्कार जहाँ न्यून (कम) हो। प्रस्तुत उदाहरण व्यङ्ग्यार्थं के न्यून चमत्कार का है। दोनों अर्थों की तुल्यता का उदाहरण पञ्चम उल्लास में 'ब्राह्मणातिक्रमत्यागः' से दिया जायेगा।

ग्रन्थकार के दिये उदाहरण में "वञ्जुललतागृह में स्वयं संकेत देने पर भी वह नहीं पहुंची" यह व्यङ्ग्यार्थ, गुणीभूत (गौण अप्रधान) हो गया है, क्योंकि 'तरुणी की मुखकान्ति के मालिन्य को अधिकता रूप वाच्यार्थ' ही पूर्वोक्त व्यङ्ग्यार्थं से अधिक चमत्कारक (आस्वादजनक) है।। ३।।

## काव्य-भेद-३—चित्रकाव्य ( अधमकाव्य )—

इसके पूर्व काव्य के ध्विति ( उत्तम ) तथा गुणीभूत व्यङ्गच्य ( मध्यम ) भेदों के लक्षण और उदाहरण प्रदिशत किये गये। अब काव्य के तृतीय भेद 'चित्र-काव्य' का लक्षण और उदाहरण दे रहे हैं—

#### अधम काव्य

[ सू. ४ ]--व्यङ्ग्यार्थं से रहित 'शब्दचित्र' और 'अर्थचित्र' दो प्रकार का अध्मकाव्य बताया गया है।

इस काव्य को 'गुण' तथा 'अलंकार' से युक्त होने के कारण 'चित्र' नाम दिया गया है। उसी तरह 'अठयङ्गच्य' का अर्थ स्पष्टरूप से प्रतीयमान होने वाले व्यङ्ग्यार्थ से रहित किया गया है, क्योंकि 'व्यङ्ग्यार्थ-शून्य' काव्य का होना तो सम्मव ही नहीं है। अभिप्राय यह है कि जिस काव्य में व्यङ्ग्यार्थ की प्रतीति स्फुट (स्पष्ट) नहीं हो पाती उसे अधम काव्य कहते हैं। 'अवर' का अर्थ अधम

यथा--

स्वच्छन्दोच्छछद्च्छकच्छकुहरच्छातेतराम्बुच्छटा-मूच्छन्मोह्महर्षिहर्षविहितस्नानाह्निकाह्नाय वः। भिद्यादुद्यदुद्यदर्दुरदरीदीर्घाद्रिद्रहुम-द्रोहोद्रेकमहोर्मिमेदुरमदा मन्दाकिनी मन्दताम्॥४॥

大のアゴる

### शब्दचित्र का उदाहरण-

जैसे--

'मन्दािकनी (गङ्गाजी) वः (तुम्हारे) मन्दताम् (पाप और अज्ञान को) अह्नाय (शीघ्र) भिद्यात् (दूर करे)'। यह उपर्युक्त उदाहरण का प्रधान वाक्य है, अविशिष्ट सभी मन्दािकनी के विशेषण हैं।

उपर्युक्त क्लोक का भाव यह है कि गङ्गाजी तुम्हारे अज्ञान अथवा पाप को शीझ ही दूर करें। जो मन्दाकिनी स्वतन्त्ररूप से उछलती हुई, निमंल (अच्छ) तट के गतों (कच्छ-कुहर) में अत्यन्त वेग से प्रवाहित होने वाली जो जल की घारा (छातेतराम्बुच्छटा), उससे जिनके अज्ञान का (मोह का) नाश हो गया है, ऐसे महिषयों के द्वारा जिसमें प्रसन्नतापूर्वक सन्तोष के साथ स्नान तथा सन्ध्या-वन्दनादि आह्तिक अर्थात् दैनिक कार्य किये जा रहे हैं, इस प्रकार की मन्दाकिनी तुम्हारी मन्दता (अज्ञान) को अथवा पाप को दूर करे।

मन्दाकिनो के लिए दिये गये विशेषणों से उसकी महर्षियों के द्वारा सेवा किये जाने की योग्यता का प्रतिपादन और दूसरे तीर्थों की अपेक्षा उसका महस्व प्रदिशत किया गया है। इसके आगे अन्य निदयों से उसकी श्रेष्टता बता रहे हैं—

'जिनमें बड़े-बड़े मेढक दिखलाई पड़ रहे हैं, ऐसी कन्दराओं से युक्त ( उद्यन्तः प्रकाशमानाः उदाराः महान्तः दर्दुराः भेकाः यासु एवं विधाः दर्यः कन्दराः यस्यां सा ) और दीर्घकाय तथा अदिरद्र अर्थात् बड़े ऊँचे एवं शाखा-पत्र-पुष्प आदि से लदे हुए जो वृक्ष उनके गिराने (द्रोह ) के कारण ऊपर उठने वाली बड़ी-बड़ी लहरों से अत्यन्त गर्व का अनुभव करने वाली ( मेदुरमदा ) गङ्गाजी तुम्हारे पाप अथवा अज्ञान आदि को शीघ्र नष्ट करें ॥ ४॥

इस काव्य में कोई व्यङ्ग्यार्थ नहीं है, केवल छकार का, महर्षि-हष का, आह्निकाह्नाय तथा मन्द्र मन्द्र में 'दकार' का शब्दालंकारअनुप्रासजन्य चमत्कार है। इसलिए इसे चित्रकाव्य कहा गया है। यद्यपि यहाँ मन्दाकिनी विषयक 'रित' भाव और अन्य तीर्थों की अपेक्षा इसका आधिक्य वर्णन करने के कारण व्यतिरेक-

विनिर्गतं मानद्मात्ममन्दिराद्भवत्युपश्रुत्य यद्दच्छयाऽपि यम् । ससंभ्रमेन्द्रद्रुतपातितार्गेला निमीलिताक्षीव भियाऽमरावती ॥ ५ ॥

इति सम्मटभट्ट-विरचिते काव्यप्रकाशे काव्यस्य प्रयोजन-कारण-स्वरूप-विशेषनिर्णस्यो नाम प्रथम उल्लासः॥

अलंकार व्यङ्ग्य कहा जा सकता है तथापि किव का तात्पर्य अनुप्रास में है। इसलिए उपर्युक्त व्यङ्ग्य अलंकार और रितभाव तिरोहित हो जाता है। अतः यह काव्य अव्यङ्ग्य ही है।। ४।।

## अर्थिचत्र का उदाहरण—

'हंयग्रीव वध' नाटक का यह पद्य है——शत्रुओं के अभिमान को नष्ट करने वाले जिस 'हयग्रीव' को बिना उद्देश्य के ही परिम्रमणार्थ अपने राजभवन से निकला हुआ सुनकर भी उद्दिग्न हुए देवराज इन्द्र के द्वारा जिसकी अर्गला डाल दी गयी है उस अमरावर्ता नगरी-रूप नायिका ने भय से द्वाररूप अपनी आँखों को मानों बन्द सा कर लिया ॥ ५॥

इस पद्य में 'नेत्रस्थानापन्न' द्वार हैं। भय हाने पर नेत्रों को मूँद लेना स्त्रियों का स्वभाव होता है। इस पद्य में वंशस्थ छन्द है, और 'निमीलिताक्षीव' यह उत्प्रेक्षालंकार है। किव का तात्पर्य उत्प्रेक्षालंकार के प्रदर्शन में होने से यहाँ वीर रसादि के व्यङ्ग्य रहने पर भी वे तिरोहित हो जाते हैं। इसलिये यह अव्यङ्ग्य काव्य है।

#### श्रथम उल्लास का सारांश--

विशेष विवरण—प्रथम उल्लास में (१) मञ्जलाचरण (२) काव्य के प्रयोजन (३) काव्य के साधन (४) काव्य का लक्षण (५) काव्य के मेदां का वर्णन किया हैं। मुख्य रूप से काव्य के तीन मेद दिखाये गये हैं—(१) ध्वनिकाव्य, (२) गुणीभूत व्यङ्ग्य काव्य, (३) चित्रकाव्य। ध्वनिकाव्य उसे कहते हैं, जिसमें वाच्यार्थ की अपेक्षा व्यङ्ग्यार्थ अधिक चमत्कारपूर्ण हो। गुणीभूत व्यङ्ग्य-काव्य उसे कहते हैं जहाँ व्यङ्ग्यार्थ की अपेक्षा वाच्यार्थ अधिक अथवा उसके तुल्य चमत्कारपूर्ण रहता है और चित्रकाव्य उसे कहते हैं जहाँ व्यङ्ग्यार्थ की प्रतीति स्फुट न होती हो। इन तीन भेदों में से 'ध्वनिकाव्य को' 'उत्तमकाव्य', गुणीभूत व्यङ्ग्यकाव्य' को 'मध्यमकाव्य' तथा 'चित्रकाव्य' को 'अधमकाव्य'

कहा गया है। चित्रकाव्य की रचना में प्राथमिक विद्यायियों की प्रवृत्ति विशेषतया रहा करती है, महाकवियों की नहीं। महाकवियों की तो प्रधानतया ध्वनिकाव्य के निर्माण में ही प्रवृत्ति हुआ करती है। अतएव चित्रकाव्य को अधम या अवर काव्य कहा जाता है। यही कारण है कि आन्द्वर्धनाचार्य ने ध्वत्यालोक में ''प्राथमिकानामभ्यासाथिनां यदि परं चित्रेण व्यवहारः, प्राप्तपरिणतीनां तु ध्वनिरेव प्राधान्येन काव्यमिति स्थितमेतत्।'' कहा है।

मम्मटभट्टकृत-काव्यप्रकाश की रहस्यबोधिनी व्याख्या में काव्य के प्रयोजन-कारण तथा स्वरूप-विशेष निर्णय नामका प्रथम उल्लास समाप्त हुआ।



## अथ द्वितीय उल्लासः

( शब्दार्थं-स्वरूपनिरूपणात्मकः )

क्रमेण शब्दाथयोः स्वरूपमाह—

( शब्दत्रैविध्यम् )

(सू॰ ५) स्याद्वाचको लाक्षणिकः शब्दोऽत्र व्यञ्जकस्त्रिधा ॥ वृत्तः—अत्रेति काव्ये । एषां स्वरूपं वक्ष्यते ।

द्वितीय उल्लास--

काव्य का लक्षण कहने के पश्चात् लक्षण में दिये गये 'शब्दार्थीं' का विवेचन करने के लिए ग्रन्थकार अवसर प्राप्त होने के कारण शब्द तथा अर्थ के स्वरूप को बता रहे हैं—

शब्द की त्रिविधता—( तीन भेद )-

[ सू० ५ ]—यहाँ (कान्य में ) वाचक, लाक्षणिक और व्यञ्जक-भेद से शब्द के तीन प्रकार होते हैं।

'अत्र = यहाँ अर्थात् 'काव्य में' यह अर्थं समझना चाहिए। इन वाचक, लाक्षणिक, और व्यञ्जक तीन प्रकार के शब्दों का स्वरूप आगे कहा जायेगा।

विशेष विवरण—शब्द के ये तीन भेद केवल साहित्य-शास्त्र में ही उपलब्ध होते हैं, अन्य शास्त्रों में वाचक और लक्षक इन द्विविध शब्दों का ही स्वीकार किया गया है। इसी कारण प्रन्थकार को 'अन्न' शब्द का विशेषक्ष्य से प्रयोग करना पड़ा और उसका अर्थ 'काव्य में' कहना पड़ा। क्योंकि यदि साहित्यिक विद्वान् अन्य शास्त्रों के समान 'व्यञ्जक' शब्द न बतावें तो काव्य में किसी प्रकार का चमत्कार ही न रहेगा। इन तीन प्रकार के शब्दों में 'वाचक' शब्द मुख्यार्थ को बताता है इसलिए उसे सव्यथम रखा गया है। 'लाक्षणिक' शब्द 'वाचक' शब्द पर आश्रित रहने के कारण उसे वाचक के पश्चात् रखा गया तथा व्यञ्जक शब्द को पूर्वोक्त दोनों की अपेक्षा रहती है इसलिए उसे तृतीय स्थान दिया गया है। शब्द का यह त्रिविध भेद केवल उसकी उपाधि के कारण किया गया है। वह भेद शब्द का अपना निजी नहीं है, क्योंकि इस प्रकार का विभाग शब्दों में निश्चित नहीं किया जा सकता कि अमुक

( अर्थत्रेविध्यम् )

# (सू०६) वाच्यादयस्तदर्थाः स्युः—

वाच्य-लक्ष्य-व्यक्क्याः।

( चतुर्धाः तात्पर्यार्धाः )

(स्०७)—तात्पर्याऽषांऽपि केषुचित्।। ६।।

आकाङ्क्षा-योग्यता-सन्निधिवशाद्वह्यमाणस्वरूपाणां पदार्थानां समन्वये

व्यञ्जिक है। एक ही शब्द तीनों प्रकार के रूपों को धारण कर सकता है। अतः उक्त त्रिविघ भेद शब्द के न होकर उसकी उपाधियों के हैं।

10

उपाधि के कारण शब्द के जैसे तीन भेद होते हैं उसी तरह अर्थ के भी तीन अर्थ के तीन भेद—

[ सू० ६ ] उन वाचक, लक्षक और व्यञ्जक शब्दों के वाच्य, लक्ष्य और व्यङ्ग्य भेद होते हैं--

अर्थं भी तीन प्रकार के होते हैं। बाच्येति । 'वाच्य मादि' शब्द से वाच्य, लक्ष्य तथा व्यङ्ग्य समझने चाहिएँ।

अर्थ का चौथा भेद-- 'तात्पर्यार्थ'-[सू०७] कुमारिल्मट्ट बादि क्तिपय मीमांसकों के मत में उक्त श्रिविध अर्थों के अतिरिक्त चौथे प्रकार का 'तात्पर्याथ' भी होता है।। ६॥

विशेष विवरण—अर्थं की विवेचना करते हुए सम्मटभट्ट ने 'तात्पर्यार्थोऽपि केषुचित्' कहकर मीमांसकों के सिद्धान्त को बताया है। शब्दार्थ, का विवेचन, व्याकरण, न्यायं और मीमांसा इन तीन शास्त्रों में विशेषरूप से पाया जाता है। ठयाकरणशास्त्र पद-पदार्थी का विवेचन क्रता है, इसलिए उसे 'पद्शास्त्र' कहते हैं। न्यायशास्त्र प्रमाणों का विवेचन करता है इसलिए उसे 'प्रमाणशास्त्र' कहते हैं। मीमांसाशास्त्र वाक्यार्थं करने की पढ़ित को बताता है इसलिए उसे वाक्यशास्त्र' कहते हैं। किसी भी वाक्य का वाक्यार्थ-बोघ (हाडद-बोघ) करने में उक्त तीनों शास्त्रों का उपयोग होता है। यही कारण है कि शाब्द-बोध करने में कुशल विद्वानों को 'पद-वाक्य-प्रमाण-पारावारीण' इस अलङ्करण से विभूषित किया जाता रहा है।

वाक्यार्थ के सम्बन्ध में मीमांसकों की दो धारायें प्रसिद्ध हैं। कुमारित भट्ट की धारा के अनुयायी विद्वान् 'अभिहितान्वयवाद' को मानते हैं और प्रभाकर 'गुरु' की धारा के अनुयायी विद्वान् 'अन्विताभिधानवाद्' की मानते हैं।

अभिहितान्वयवाद—

इस सिद्धान्त में प्रथमतः पदाँ से पदार्थों की प्रतीति अभिधा शिक से होती है। २ काल मण

तात्पर्यार्थो विशेषवपुरपदार्थोऽपि वाक्यार्थः समुल्ळसतीत्यभिहितान्य यवादिनां मतम् ।

तदनतर उन अभिहित पदार्थों का परस्पर सम्बन्ध वाक्यार्थ-मर्थादा से उपस्थित होता है, जो पदों से उपस्थित नहीं हुआ था। इसलिए प्रथमतः पद अपनी अभिधाशक्ति के द्वारा पदार्थों का बोधन करते हैं। बाद में कका के तात्पर्य के अनुरोध से
उनका आपस्र में अन्वय (सम्बन्ध) होता है। तब उससे वाक्यार्थ का ज्ञान होता
है। इस रीति से वाक्यार्थ-बोध होने में अभिष्ठा-शक्ति से अभिहित पदार्थों का अन्वय
मानने के कारण कुमारिलपट्ट के सिद्धान्त को 'आंभिहितान्वयवाद' कहते हैं। इस
सिद्धान्त में पदार्थों का परस्पर सम्बन्ध वक्ता के तात्पर्य के अनुसार होता है।
इसी कारण उस सम्बन्ध (संसर्ग) को 'तात्पर्यार्थ' कहते हैं तथा उसी को 'वाक्यार्थ'
भी कहते हैं। उस वाक्यार्थ की बोधकशक्ति को 'तात्पर्याख्याशक्ति' कहते हैं। यह
शक्ति पूर्वोक्त तीनों शक्तियों से भिन्न चौथी शक्ति है। इसका उल्लेख तन्त्रवार्त्तिक की
व्याख्या न्यायसुधा में सोमेश्वरभट्ट ने किया है। ग्रन्थकार की दृष्टि से यद्यपि यह
तात्पर्याशक्ति चौथी है तथापि मीमांसकों की दृष्टि से वह तीसरी ही है, क्योंकि
मीमांसक व्यञ्जनाशक्ति को स्वीकार नहीं करते हैं।

प्रनथकार स्वयं अभिहितान्वयवाद और अन्विताभिद्यानवाद का परिचय करा रहे हैं—आकाङक्षेति । मूल प्रनथ की इस पंक्ति को सरलता से समझने के लिए पदों का अन्वय इस प्रकार करना चाहिए—'वक्ष्यमाणस्वरूपाणां पदार्थानां आकांक्षा-योग्यता-सिन्धिवशाद समन्वये'। पदार्थों के होने वाले परस्पर सम्बन्ध को यद्यपि पदों के द्वारा नहीं बताया जाता तथापि आकाङ्क्षा-योग्यता-सिन्धिध के बल पर वह मासित होता है। उसी को तात्पर्यार्थ एवं वाक्यार्थ कहते हैं। इसी अभिप्राय को प्रनथकार ने 'तात्पर्यार्थों विशेषवपुः अपदार्थोऽपि वाक्यार्थः समुल्लसित' शब्दों से कहा है। अब मूल पंक्ति का अर्थ यह हुआ कि जिन पदार्थों का स्वरूप आगे कहा जायेगा उन पदार्थों का आकाङ्क्षा-योग्यता और सिन्धिध के बल से परस्पर सम्बन्ध ( समन्वय ) होने पर पदों से प्रतीत न होने वाला अर्थ भी वक्ता के तात्पर्य का विषय होने के कारण उसे विशेष प्रकार का तात्पर्यक्तप वाक्यार्थ प्रतीत हुआ माना जाता है। यह अभिहितान्वयवादियों (कुमारिलमट्ट के अनुयािययों ) का मत है।

विशेष विवरण—श्रोता की 'जिज्ञासा' को ही आकाङ्क्षा कहते हैं। जिन पदों के सुनने पर अन्य पदों की 'आकाङ्क्षा' होती है, उन पदों के समुदाय को ही वाक्य कहते हैं। जिन पदों के सुनने पर अर्थज्ञान के लिए अन्य पदों की आकाङ्क्षा जहाँ नहीं रहती, उन्हें वाक्य नहीं कहते। जैसे—'गी:, अरव:, पुरुष:, हस्ती'

## वाच्य एव वाक्यार्थ इत्यन्विताभिधानवादिनः।

इस प्रकार के आकांक्षारहित पदसमुदाय को वाक्य नहीं कहा जाता। इसी प्रकार पदार्थी के परस्पर सम्बन्ध होने में किसी प्रकार की बाधा का अभाव रहना ही 'योग्यता' शहद से कहा जाता है। पदार्थों के परस्पर सम्बन्ध होने में जहाँ कोई बाघा होती है वहाँ उस पदसमुदाय को वाक्य नहीं कहते और न उससे वाक्यार्थबोध ही होता है। जैसे 'विह्निना सिद्धति' यहाँ पद-समुदाय तो है, किन्तु 'योग्यता' नहीं है। क्योंकि कोई भी व्यक्ति 'वह्नि' से सिचाई नहीं कर सकता। इस कारण 'वह्नि' और 'सिच्चन' के सम्बन्ध में बाधा उपस्थित हो जाने से उपर्युक्त पदसमुदाय में योग्यता का अमाव है। इसलिए 'बह्निना सिञ्चिति' को वाक्य नहीं कहा जाता। एक ही व्यक्ति के द्वारा विना बिलम्ब किये अनेक पदों का उच्चारण करना 'सन्निधि' शब्द से कहा जाता है। यदि कोई व्यक्ति विलम्ब स अर्थात् एक-एक, दो-दो, तीन-तीन घंटे के अन्तर से अनेक पदों का उच्चारण करे भी तो उसे वाक्य नहीं कहेंगे, क्योंकि उन पदों के उच्चारण में 'सन्निधि' (आसति ) नहीं है। अतः आकाङक्षा-योग्यता-सित्रिधि से युक्त पद्समुदाय को ही वाक्य कहते हैं और उसी से वाक्यायं-बोच होता है। निष्कर्ष यह है कि अभिहितान्वयवाद में पहले पदों से केवल पदार्थ (अनिन्वत-पदार्थं ) उपस्थित होते हैं। उसके पश्चात् पदों की परस्पराकाङ्क्षा, उनकी योग्यता और सन्निधि के बल से तात्पर्याशिक्त के द्वारा उन पदार्थों के परस्पर सम्बन्धरूप वाक्यार्थं का ज्ञान (बोघ) होता है। तात्पर्यो वृत्ति स्वीकार करने की आवश्यकता इसलिए होती है कि यदि बिना वृत्ति के अर्थ-बोघ माना जाय तो अतिप्रसङ्ग होने लगेगा। इसलिए वाक्यार्थं रूप संसर्ग (सम्बन्ध) के लिए शब्द की तात्पर्यावृत्ति को मानना आवश्यक हो जाता है, और उस वृत्ति के द्वारा प्रतिपादित अर्थ 'तात्पर्यार्थ' कहलाता है।

अन्विताभिघानवाद--

पहले बता चुके हैं कि वाक्यार्थबोध (शाब्दबोध) के संबंध में दूसरी घारा 'अन्विताभिधालबाद' के नाम से प्रसिद्ध है। यह घारा प्राभाकरमत के अनुयायियों की है। इस धारा में यह बताया जा रहा है कि प्रधमतः ही 'अभिघाशिक्त' के द्वारा वाक्यगत पद, 'अन्वित पदार्थों' को ही बताते हैं। इसी कारण इसे अन्विताभिधान कहा गया है, क्योंकि 'अन्वित अर्थ' का ही इसमें अभिघान (अभिघाशिक्त के द्वारा प्रतिपादन) होता है। इस सिद्धान्त में पदार्थों का अन्वय कराने के लिए 'तात्पर्याशिक्त' मानने की आवश्यकता नहीं पड़ती, क्योंकि अर्थों का अन्वय तो पहले से ही सिद्ध है।

वाच्य एवेति । प्राभाकर के 'अन्विताभिष्ठानवाद' को बताने वाली मूलपंक्ति का

अर्था इस प्रकार है—'पदार्थों का परस्पर सम्बन्धरूप वाक्यार्थ'-वाच्य ही होता है। अर्थात् उसे बताने के लिए तात्पयोशकि की आवश्यकता नहीं होती। यह अन्विता-भिधानवादियों का मत है।

विशेष विवरण—माट्टमत में 'तात्पर्याचित मानने की आवश्यकता इसलिए होती है कि वाक्यगत प्रत्येक पद, 'अभिधाधिकत' के द्वारा अपने-अपने अर्थ को ही केवल बताते हैं। अर्थात् पहले केवल पदार्थं ही अभिहित (अभिवाशक्ति के द्वारा प्रतिपादित) होते हैं, और बाद में उन अमिहित पदार्थों का आकांक्षा, योग्यता, सन्निधि (आसत्ति) के बल पर परस्पर अन्वय (सम्बन्ध) किया जाता है। 'पदार्थी का परस्पर सम्बन्ध', पदों के द्वारा उपस्थित न होने पर भी आकांक्षा आदि के द्वारा उस (सम्बन्ध ) का मासित होना ही 'तात्पर्यार्थ' (वाक्यार्थं ) है। यही दोनों मतों में अन्तर है। प्राभाकरमत में 'वाक्यार्थ और वाच्यार्थ' एक ही है, भिन्त-भिन्त नहीं है। 'अभिषा शक्ति' से जो अर्थ बताया जाता है उसे ही 'वाच्यार्थ' ( शक्यार्थ; मुख्यार्थं ) कहते हैं, और 'अन्वित अर्थ' को वाक्यार्थ कहते हैं। उस 'अन्वित अर्थ-रूप वाक्यार्थं को ही जब अभिधाशक्ति के द्वारा बताया जाता है, तब उस वाक्यार्थ को ही वाच्यार्थ कहना पड़ता है। और भाट्टमत में वाक्यार्थ और वाच्यार्थ भिन्न-भिन्न हैं, दोनों एक नहीं हैं। क्योंकि 'पद' अपने-अपने शुद्ध (अनिन्वत ) अर्थ को ही अभिघाशिक के द्वारा बताते हैं, इसिलिए वे 'शुद्ध अर्थ' ही वाच्यार्थ हैं। बाद में उन अभिहित अर्थों (वाच्याधों ) का वक्ता के तात्पर्य (तात्पर्या-वृत्ति ) के अनुसार परस्पर आकांक्षा, योग्यता, सन्निधि के अनुरोध से 'अन्वय' (सम्बन्ध) होता है। तब अन्वितार्थ प्रतीत होता है, जो 'किसी पदका' अपना शुद्ध अर्थ नहीं है, वही 'वाक्यार्थ' कहलाता है। इसलिए इस मत में वाच्यार्थ और वाक्यार्थ भिन्न-भिन्न हैं।

प्राभाकर अपने 'अन्विताभिधानवाद' को पृष्ट करने के लिए यह तर्क उपस्थित करते हैं कि पदों से पदार्थों का ज्ञान संकेतग्रह के पश्चात् ही होता है। और वह संकेतग्रह (संकेत का ग्रहण=ज्ञान) 'लोक-व्यवहार' से होता है। जैसे—कोई छोटा बालक था बोलने वालों की भाषां (बोली) न समझने वाला कोई अन्य-भाषाभाषी व्यक्ति, जिसे यह ज्ञान नहीं है कि 'किस शब्द' का क्या अर्थ है? वह देखता-सुनता रहता है कि किसी ने किसी से कहा कि 'पुस्तकम् आनय'। तब दूसरा व्यक्ति पुस्तक लाता है। किन्तु समीप बैठा हुआ बालक या अन्य-भाषा भाषी व्यक्ति न 'पुस्तक' का अर्थ और न 'आनय' का अर्थ जानता है। तथापि उसने एक के 'शब्दों' को सुना है और दूसरे के 'व्यापार' (कार्य) को देखा है। उससे उसके सन पर एक संस्कार पैदा होता है। तदनन्तर कहने वाला व्यक्ति पुनः किसी

No. of the

( अधीनां व्यञ्जकता )

# (सू०८) सर्वेषां प्रायशोऽर्थानां व्यञ्जकत्वमपीष्यते ॥

तत्र वाच्यस्य यथा-

( वाच्यार्थस्य व्यञ्जनता ) माए घरोवअरणं अज हु णत्थिति साहिअं तुमए। ता भण कि करणिज्जं एमेअ ण बासरो ठाइ।। ६।। ( मातर्गृहोपकरणमद्य खलु नास्तीति साचितं त्वया । तद् भण कि करणीयमेवमेव न वासरः स्थायी )।। ६ ।।

से कहता है कि--'पुस्तकं नय, वस्त्रम् आनय'। तब सुनने वाला व्यक्ति पुस्तक ले जाता है और वस्त्र ले आता है। वहाँ बैठा हुआ बालक या अन्य-भाषाभाषी व्यक्ति 'बोलने वाले के शब्दों' को सुनता है। और 'दूसरे के द्वारा की जाती हुई क्रिया' को देखता है। उस कारण वह बालक या अन्य-भाषाभाषी व्यक्ति घीरे-घीरे 'पुस्तक ले जाओ, वस्त्र लाओ' उक्त हाब्दों के मिन्न-मिन्न अर्थों को समझने लगता है। इस व्यवहार से उसे 'संकेतग्रह' होता है। यह संकेतग्रह केवल 'शुद्ध अर्थ' में न होकर उस 'अन्वित अर्थ' में ही होता है। अतः कहना होगा कि किसी भी 'पद' का 'अनन्वित अर्था' में संकेतग्रह न होने से उस 'अनन्वित अर्था' की उपस्थिति मी 'पद' से नहीं होती है। इसलिए 'अन्वित अर्थ' का ही बोधन 'अभिघा-शक्ति' के द्वारा किया जाता है। अतः अन्विताभिधानवाद का स्वीकार करना उचित ही है।

पूर्वीक्त तीनों अर्थीं का व्यञ्जकत्व— अभी तक ग्रन्थकार ने तीन प्रकार के शब्द और उनके तीन प्रकार के अर्थों का विवेचन किया। साथ ही अभिहितान्वयवादियों के मत में तात्पर्यार्थ भी होता है, यह बताया ।

अब प्रनथकार यह कह रहे हैं कि उक्त तीनों प्रकार के अर्थों में व्यक्षकत्व मी रहता है। अर्थात् वाच्यार्थ भी व्यक्षक हो सकता है और लक्ष्यार्थ तथा व्यक्षयार्थ मी व्यक्षक हो सकता है।

अर्थी की व्यञ्जकता—

[सू०८] प्रायः सभी अर्थों में व्यक्षकत्व भी माना जाता है। तत्रेति । उनमें से वाच्य अर्थ के व्यञ्जकत्व का (व्यञ्जक होने का) उदाहरण

दे रहे हैं। जैसे--माए इति । (मातरिति) । हे मातः ! आज घर में सामग्री (दारू, बावरू, आटा, ईन्धन आदि ) नहीं है, ऐसा तुमने कहा है, तो अब बताओ कि क्या करना है ?

## अत्र स्वैरविहारार्थिनीति व्यज्यते।

( लक्ष्यार्थस्य व्यञ्जकता )

लक्ष्यस्य यथा-

साहेन्ती सिंह सुहअं खणे खणे दुम्मिआसि मन्झकए। सम्भावणेहकरणिजासरिसअं दाव विरइअं तुमए॥७॥

वयों कि दिन ऐसा ही तो नहीं बना रहेगा, अर्थात् थोड़ी ही देर में दिन ढल जायेगा, तब क्या होगा।। ६।।

अत्र स्वैरविहारेति । यहाँ व्यभिचारिणी रूप वक्त्री के सम्बन्ध से 'यह स्वैर-विहारायिनी है' यह बात 'व्यंजना' से सामाजिकों के समझ में आ जाती है।

विशेष विवरण—यहाँ कहने वाली के वैशिष्ट्य के कारण वाच्यार्थ, 'ठयञ्चक' बन गया है। उपनायक के साथ समागम की इच्छा रखने वाली 'कोई स्वैरिणी खी' लकड़ी-इंधन, दाल, चावल आदि लाने के बहाने बाहर जाने के लिए अपनी 'सास' से कह रहीं है।

इस काव्य में 'किं करणीयम्' अर्थात् करने के लिए कुछ नहीं है, यह सूचित किया गया है। 'किम्' शब्द क्षेपार्थक है। दूसरी बात यह है कि 'वासर' (दिवस ) 'एयमेव' (इसी प्रकार से) 'स्थायी' (स्थर) नहीं रहेगा। और 'मातः' कहने से उसकी बाजा उल्लंघनीय नहीं है, यह सूचित किया गया है। 'गृहे' कहने से आवध्यकता सूचित की गयी है। 'उपकरणम्' कहने से अन्य प्रकार से उसकी पूर्ति सम्भव नहीं है, यह सूचित किया गया है। इसी प्रकार 'अद्य' कहने से आज ही जुटाना उचित है, 'साधितम्' कहने से घर में कुछ होने की संमावना भी नहीं है, 'त्वया' कहने से मेरी अपनी कल्पना नहीं है, 'तत्' कहने से तुम्हें अवश्य बताना है, 'भण' कहने से मेरी अपनी कल्पना नहीं है, 'एवमेव' कहने से दिन ढल जाने पर तुम कहोगी तो भी मुझ जैसी 'कुछाङ्गना' का बाहर निकलना ठीक नहीं होगा अर्थात् मैं बाहर नहीं ही निकलूँगी—यह सूचित किया गया है।

इस पद्य के द्वारा कहने वाली व्यभिचारिणी अर्थात् स्वैरिवहाराधिनी यह स्त्री है अर्थात् यह कहने वाली बहू स्वच्छन्द विहार करने के लिए उपपित के पास जाना चाहती है—इस व्यङ्ग्यायं को व्यञ्जना के द्वारा रिसक सामाजिक लोग समझ लेते हैं। इस वक्तुवैशिष्ट्य के कारण यहाँ वाच्यार्थ ही 'व्यञ्जक' हुआ है।। ६।।

छक्ष्यस्येति। बोद्धन्य के विशिष्ट्य से लक्ष्यार्थ के न्यज्जक होने का उदाहरण, जंसे—

साहेन्तीति । (साधयन्तीति) । हे सिख ! उस सुन्दर नायक के पास बार-बार

(साधयन्ती सिख ! सुमगं क्षणे क्षणे दूनासि मत्कृते।
सद्भावस्नेहकरणीयसहस्रकं ताब्रहिरचितं त्वया )।। ७।।
अत्र मत्प्रियं रमयन्त्या त्वया क्षत्रुत्वभाचरितमिति छक्ष्यं तेन च कामुकविषयं सापराधत्वप्रकाञ्चनं व्यङ्गचम्।

( व्यङ्गचार्थस्य व्यञ्जनता )

व्यङ्गयस्य यथा—

उअ णिच्चलिणपंदा भिसिणीपत्तिम रहेइ बलाआ। णिम्मलमरगअभाअणपरिद्विभा सङ्खसुत्ति व्व।। ८।।

जाकर मेरे लिए उसकी अनुनय विनय करते हुए तुमने बड़ा कष्ट उठाया है। मेरे प्रति अपनी सद्भावना और स्नेह के उचित जो तुम्हें करना चाहिए था वह तुमने कर लिया।। ७।।

अत्र मत्प्रियमिति । इस पद्य में 'मेरे प्रियलम' के साथ 'र्मण' करके तूने मेरे साथ 'शत्रुता' निबाही है—'यह छक्ष्यार्थ' है और उससे 'कामुक के अपराधी होने का प्रकाशन' व्यङ्गय है।

विशेष विवरण — इस काव्य में सखी की प्रकान से अनुमित (किल्पत) 'स्विधियोपभुक्तत्व' रूप अर्थ से 'मित्रत्व' रूप मुख्यार्थ का बाघ होने के कारण 'सहश' पद से 'शत्रुत्वाचरण' रूप विसद्दा अर्थ लक्षित होता है। 'मत् कृते' कहने से 'स्वकृते' और 'दूनासि' कहने से 'हृष्टासि' अर्थ लक्षित होता है। इस लक्ष्य रूप वाक्यार्थ से 'कासुकी और कासुक दोनों सापराध हैं'— इस व्यक्त्यार्थ को सहदय लोग व्यव्जना के द्वारा समझ लेते हैं कि

इस काव्य के द्वारा बताया हुआ 'विञ्चता नायिका' का कथन प्रथम उल्लास के ध्विन काव्य के उदाहरण 'नि:शेषच्युतचन्दनं' के समान ही प्रतीत हो रहा है। उसमें भी 'विद्ग्ध 'उत्तम नायिका' के द्वारा भेजी हुई दूती ने उसका सन्देश उसके नायक से कहने के बजाय स्वयं उसके साथ स्वर विहार (रित क्रीड़ा) करके उत्तम नायिका की जैसे प्रतारणा की है, ठीक वैसे ही यहाँ पर भी इस 'विञ्चता नायिका' की सखी ने स्वयं ही उसके प्रयतम के साथ रितसुख का आनन्द लेकर उसकी प्रतारणा की है। यह बात वक्ता तथा बोद्धा (कहने वाले तथा समझने वाले) के वैशिष्ट्य से व्यक्तित होती है। इस रीति से लक्ष्यार्थ के व्यञ्जक होने का उदाहरण दिखाया गया है।। ७।।

ठयङ्गथस्येति । अब ठयङ्ग्यार्थ के व्यक्षक होने का उदाहरण दिखा रहे हैं। जैसे— ज्ओति । (परयेति) । देखो, कमलिनी के पत्र पर निश्चल और निष्पन्द (विना हले-डुले) बैठी हुई यह बलाका (बगुली) निर्मल मरकत मणि के पात्र में रखी हुई शङ्काकार सीप की तरह शोभा दे रही है ॥ ८॥ (पश्य निश्वलनिष्पन्दा बिसिनीपत्रे राजते बलाका । निर्मेलमरकतमाजनपरिस्थिता शङ्खशुक्तिरिव ) ॥ ८ ॥

अत्र निष्पन्दत्वेन आश्वस्तत्वं। तेन च जनरहितत्वम्, अतः सङ्केतस्थान-मेतदिति कथाचित्कञ्चित्प्रत्युच्यते। अथवा मिथ्या वद्सि, न त्वमत्रागतोऽभू-रिति व्यज्यते।।

(वाचकशब्दलक्षणम्)

वाचकादीनां क्रमेण स्वरूपमाह—

# (स्॰ ६) साक्षात्सङ्केतितं योऽर्धमभिधने स वाचकः ॥७॥

अत्र निष्पन्दत्वेनेति । यहाँ पर 'बलाका निष्पन्द, निश्चल बैठी है' यह 'वाच्यार्थ' है इस वाच्यार्थ से 'बलाका की आश्वस्तता' अर्थात् निर्मयता लक्षित होती है। और 'उस आश्वस्तत्व' रूप लक्ष्यार्थ से 'यह स्थान जनरहित है, एकान्त स्थान है', यह व्यंग्यार्थ निष्पन्न होता है। इस व्यंग्यार्थ से 'यह संकेत स्थान उत्तम है' यह दूसरा व्यङ्गचार्थ मिलता है। इस प्रकार से कोई नायिका अपने किसी कामुक प्रिय को सूचित कर रही है।

अथवा 'तुम मिथ्या बोल रहे हो। तुम यहाँ नहीं आये' ऐसा ट्यङ्ग चार्थ सूचित किया जा रहा है। क्योंकि 'यदि तुम आये होते तो यह बलाका ऐसी निश्चल-निष्यन्द कदापि नहीं रह सकती थी' अतः यह अर्थ, प्रथम व्यंग्यार्थ से व्यंजना द्वारा सूचित होता है।। ८।।

विशेष विवरण—स्थानान्तर प्रापिका शरीर-क्रिया की 'चलन' कहते हैं और स्थानान्तर में अप्रापिका अवयव क्रिया को 'स्पन्द' कहते हैं। अतः 'निश्चल' 'निष्पन्द' कहने से 'पुनरुक्ति' नहीं समझनी चाहिए। संभोग की अपेक्षा विप्रलंभ की मधुरता अधिक रहने से ग्रन्थकार ने 'अथवा' कहकर जो व्यक्ष्मधार्थ बताया है कि संकेत स्थान पर बगुले की निष्पन्दता से स्पष्ट है कि वहाँ किसी के आने की आहट तक नहीं हो पायी है। इसलिए तुम झूठ कह रहे हो कि 'मैं आया था किन्तु तुम नहीं आयी।' इस व्यंग्यार्थ को मिथ्यावादी के प्रति वह व्यक्त कर रही है।। ८।।

वाचक शब्द का स्वरूप (लत्तण)—

वाचकादीनामिति। 'तीन प्रकार के शब्दों तथा अथीं' को बताकर अब वाचक आदि त्रिविध शब्दों के स्वरूप को क्रमशः बताते हैं—

[सू०९] साक्षात् संकेतित अर्थात् व्यवधान रहित 'संकेत-ग्रहण' जिसका किया गया हो, ऐसे अर्ध को जो शब्द, अभिधा शक्ति के द्वारा बताता है उसे 'वासक' शब्द कहते हैं।। ९।। Michigan

4000

इहागृहीतसङ्केतस्य शब्दस्याधीप्रतीतेरभावात्सङ्केतसहाय एव शब्दोऽर्थ-विशेषं प्रतिपादयतीति यस्य यन्नाव्यवधानेन सङ्केतो गृह्यते स तस्य वाचकः।

इहागृहीत इति । लोक-व्यवहार में संकेत-ग्रहण किये विना गब्द के अर्थ की प्रतीति नहीं हुआ करती । इसलिए शब्द को अर्थ-विशेष का प्रतिपादन करने के लिए संकेत की सहायता लेनी पड़ती हैं । सत: जिस शब्द का जिस अर्थ में व्यवधान से रहित संकेत-ग्रहण किया जाता है, वह शब्द उस अर्थ का 'वाचक' कहा जाता है । किशेष विवरण—शब्द के अर्थज्ञान से रहित लोगों को संकेत-ग्रह कैसे हुआ करता है ? उसे हम अभी बता चुके हैं । 'किसी वस्तु को यहाँ रखो, वहाँ से उठाओं' इस प्रकार के व्यवहार में एक शब्द को हटाकर दूसरे शब्द का, वैसे ही एक अर्थ की जगह दूसरे अर्थ का रखा जाना इत्यादि प्रक्रिया को 'आवाप—उद्घाप' कहते हैं । 'निष्कर्ष' यह है कि लोकव्यवहार में संकेत का ग्रहण आवाप-उद्घाप के द्वारा होता है । इसलिए संकेत ग्रहण का प्रधान साधन 'लोकव्यवहार' को ही समझा जाता है । लोक-व्यवहार

के अतिरिक्त अन्यान्य उपाय भी निम्नलिखित कारिका में बताये गये हैं—

शक्तियहं व्याकरणोपमानकोशाप्तवाक्याद्व्यवहारतश्च ।

वाक्यस्य शेषाद् विवृतेविदन्ति सान्निध्यतः सिद्धपदस्य वृद्धाः ॥

व्याकरण, उपमान, कोष, आप्तवाक्य, व्यवहार, वाक्यशेष, विवृति अर्थात् व्याख्या

और सिद्ध ( ज्ञात ) पद के सान्निध्य से 'संकेत' का ग्रहण होना बताया गया है ।

इनमें 'पठ्' पढ़ना बादि धातुपाठ से अधावा 'आधारोऽधिकरणम्' आदि सूत्रों से 'पठ्' घातु तथा 'अधिकरणम्' आदि पदों का 'संकेत-ग्रहण' 'व्याकरण' से होता है। यधा—'गी: तथा गवयः' यह 'उपमान प्रमाण' का उदाहरण है। इसकी सहायता से 'गवय' शब्द का संकेत-ग्रहण हो जाता है। 'कोष' तथा 'आप्तवाक्य' से नवीन वस्तुओं के नाम का ज्ञान होना सर्वानुमव-सिद्ध ही है। 'विवृति' (व्याख्या) से भी संकेत-ग्रह होता है। उसी तरह 'वाक्य-शेष' और 'सिद्ध-पद' (ज्ञात शब्द) की 'सिन्निध' से नवीन शब्द के अर्थ का भी ज्ञान हो जाता है। ये सब संकेतग्रह के उपाय बताये गये हैं।। ९।।

# संकेतयुक्त अर्थ के विषय में अनेक मत-

यह संकेतग्रह ( शक्तिग्रह ) किसमें होता है ? इस प्रश्न पर अनेक लोगों के अनेक विचार हैं—कुछ लोग 'जाति' में, कुछ लोग 'ठयिक्त' में और कुछ लोग 'जाति-विशिष्ट ठयिक्त' में संकेत ग्रह ( शक्तिग्रह ) का होना मानते हैं। यद्यपि साधारणतया सम्पूर्ण लोकव्यवहार व्यक्ति से ही सम्बन्धित देखा जाता है तथापि प्रत्येक व्यक्ति में संकेत ग्रह मानने पर 'आनन्त्य' और एक व्यक्ति में मानने पर 'ठयिक्चार' ये दो

( सङ्के तितार्थे विप्रतिपत्तिः )

# (सू॰ १०) सङ्केतितइचतुर्भेदो जात्यादिर्जातिरेव वा

यद्यपर्थिक्रयाकारितया प्रवृत्तिनिवृत्तियोग्या व्यक्तिरेष, तथाऽप्यानन्त्या-द्वयभिचाराच्य तत्र संकेतः कर्तुं न युज्यत इति गौः शुक्लख्रलो डित्थ इत्या-दीनां विषयविभागो न प्राप्नोतीति च तदुपाधावेव संकेतः।

डपाधिश्च द्विविधः—बस्तुधमी बक्तुयहच्छासन्निवेद्यतस्य । बस्तुधमीऽपि द्विविधः—सिद्धः साध्यस्य । सिद्धोऽपि द्विविधः—पदार्थस्य प्राणप्रदो विशेषा-

दोष होते हैं। इसलिए 'ठथिक्त' में संकेतग्रह को न मानकर महाभाष्यकार ने गट्ट के—'जातिशब्द, गुणशब्द, क्रियाशब्द और यहच्छाशब्द' ये चार विभाग किये हैं। यदि 'व्यक्ति' में ही संकेतग्रह मान तो महाभाष्यकार के द्वारा प्रदिश्त यह चार प्रकार का शब्दविभाग नहीं बन पायेगा, क्योंकि 'गों:' 'शुक्छः' 'चलः' 'डित्थः' इन चारों शब्दों से 'ठयिक्त' का ही बोध होगा। इसलिए 'ठयिक्त' में शक्ति न मानकर उसके उपाधिभूत 'जाति' 'गुण' 'क्रिया' और 'यहच्छारूप' धर्मों में ही धिक्रियह मानना समुचित प्रतीत होता है। इस उपर्युक्त विचार से ही प्रत्यकार इस प्रकार लिखते हैं—

[सू॰ १०]— 'संकेतित अथ' जाति आदि (जाति, गुण, क्रिया और यहच्छा) भेदों से चार प्रकार का होता है। अथवा— 'सीमांसकों' के मत से केवल 'जाति' को ही संकेतित अर्थ माना जाता है।

यद्यप्योति। यद्यपि लाना, ले जाना आदि अर्थ-क्रिया का (सफल क्रिया का )
निर्वाहक होने से प्रवृत्ति—निवृत्ति रूप व्यवहार के योग्य 'व्यक्ति' हो होता है। इसलिए
व्यवहार को देखकर होने वाला 'संकेतप्रह' (शित्तप्रह) व्यक्ति में हो होना चाहिए।
किन्तु आनन्त्य और व्यभिचार—दोष के उपस्थित होने के कारण उसमें (व्यक्ति में)
संकेतप्रह स्वीकार करना ठीक नहीं है। और 'गोः' जातिवाचक, 'शुक्लः' गुणवाचक, 'चलः' क्रियावाचक, 'डित्यः' संज्ञावाचक (यदृच्छावाचक), इन सब
शब्दों से केवल व्यक्ति की ही उपस्थिति मानने पर उपर्युक्त चारों पदों का विषय—
विभाग नहीं बनता है। इस कारण भी 'व्यक्ति' में शक्तिग्रह न मानकर
व्यक्ति की उपाधिभूत 'जाति', 'गुण', 'क्रिया' और 'यहच्छा' रूप धर्म में
ही शक्तिग्रह होता है।

उपाधि के भेद से शब्दों का चतुर्विध विभाग—

उपाधिश्चेति । यह उपाधि मुख्यतया दो प्रकार का होता है। (१)—वस्तु का यथार्थ धर्म और (२)—वक्ता के द्वारा अपनी इच्छा से उस अर्थ में आरो-

धानहेतुश्च। तत्राद्यो जातिः। उक्तं हि वाक्यपदीये 'न हि गौः स्वरूपेण गौर्नाप्यगौः गोत्वाभिसम्बन्धात्तु गौरिति'। द्वितीयो गुणः शुक्तादिना हि लब्धसत्ताकं वस्तु विशिष्यते। साध्यः पूर्वापरीभृतावयवः क्रियारूपः।

डित्थादिशब्दानामन्त्यवुद्धिनिमीहां संहतक्रमं स्वरूपं वक्ता यहच्छया डित्थादिष्वर्थेपूपाधित्वेन सक्तिवेश्यते इति सोऽयं संज्ञारूपो यहच्छात्मक

है। वस्तु धमं भी दो प्रकार का होता ह— (१) - सिद्ध रूप (२) - साद्ध य रूप। सिद्ध रूप वस्तुधर्म भी दो प्रकार का होता है— (१) पदार्थ का प्राणप्रद (जीवनाधायक), और (२) बिदोषता का आधान कराने का कारण।

- (१) तत्राद्य इति । इनमें से पहला अर्थात् वस्तु का प्राणप्रद सिद्धधर्म 'जाति' कहलाता है। भर्तृहरि ने वाक्यपदीय ग्रन्थ में कहा है कि—'गौ' स्वरूपतः न 'गौ' होती है और न 'अगौ' होती है। किन्तु 'गोत्व-जाति' के सम्बन्ध से ही वह 'गौ' कहलाती है। इसलिए वस्तु के प्राणप्रद अर्थात् जीवनाधायक व तु-धर्म को ही 'जाति' कहते हैं।
- (२) द्वितीय इति । दूसरा अर्थाद वरत का विशेषाधान हेतुभूत सिद्ध वस्तु-धर्म गुण' कहलाता है । क्योंकि शुक्ल' बादि गुणों के कारण ही सत्ताप्राप्त वस्तु अपने सजातीय अन्य पदार्थों से भिन्नता को प्राप्त होती है । 'गीः' के साथ गुणवाचक 'शुक्ल' विशेषण दूसरी गौओं की अपेक्षा उसकी विशेषता को (मिन्नता को) सूचित करता है ।
- (३) साध्य इति । इनमें से साद्ध्यरूप वस्तुधमें 'क्रिया' कहलाता है। यह साध्यरूप वस्तुधमें पूर्वापरीभूत समस्त व्यापार क्रियारूप होता है, अर्थात् चावलादि के पकाने में चूल्हा जलाकर उस पर बर्तन रखने से लेकर उसके उतारने तक पहले-पीछे किये जाने वाले समपूर्ण व्यापार-कलाप को 'क्रिया' शब्द से कहते हैं।
- (४) डित्थेति। 'डित्थ' आदि किसी व्यक्ति-विशेष के व्यक्त कृढि शब्दों का पूर्व-प्रदर्शित स्फोट की प्रक्रिया के अनुसार पूर्व पूर्व वर्णानुभव-जनित संस्कार के सहित अन्तिम वर्ण के श्रवण से गृहीत होने वाला गकार, औकार, विसर्जनीय आदि के क्रम-भेद से रहित बुद्धि में एक साथ उपस्थित होने वाले पदरफोटात्मक स्वरूप को वक्ता को अपनी इच्छा के अनुसार डित्थ आदि पदार्थों में उपाधि रूप से (वालक रूप से) सन्ति-विश्व किया जाता है। अर्थात् किसी वस्तु (व्यक्ति-विशेष) का नामकरण करने वाला व्यक्ति, संज्ञारूप रूढ़ि शब्द का उस वस्तु के साथ सम्बन्ध स्थापित कर देता है, अर्थात् यह व्यक्ति अमुक नाम से समझा जायेगा। इस प्रकार यह रूढ़ संज्ञारूप यहच्छात्मक शब्द होता है।

इस रीति से मन्मटभट्ट ने यहां तक यह बताया कि संकेतबह 'व्यक्ति' में नहीं

# इति । गौः शुक्लश्चलो डित्थ इत्यादौ चतुष्टयी शब्दानां प्रवृत्तिरिति महा-

होता है किन्तु उसके उपाधिभूतधर्म—जाति, गुण, क्रिया और यहच्छा आदि—में होता है। उसी के अनुसार शब्दों का चार प्रकार से विमाग किया जाता है। इस चतुर्विध विभाग की पृष्टि के लिए महाभाष्यकार पतञ्जिल की सम्मित भी उपस्थित कर रहे हैं—

गी: शुक्त इति । 'सफेद रंग की', 'चलती हुई', 'डिल्थ' नाम की, 'गाय' इत्यादि वानय में, 'जाति-शब्द' के रूप में 'गी:' पद का, 'गुण शब्द' के रूप में 'शुक्ल' पद का, 'क्रिया-शब्द' के रूप में 'चल' पद का, और 'यहच्छा शब्द' के रूप में 'डिल्थ' पद का प्रयोग करने के कारण शब्दों की प्रवृत्ति (प्रवृत्ति—निमित्त ) चार प्रकार से होती है यह महामाध्यकार ने कहा है।

'परम अणुपरिमाण' की गुणों में गणना करने का रहस्य--

विशेष विवरण-उपर्युक्त शब्दविभाजन के अनुसार वस्तु के प्राणप्रद्धमें का नाम 'जाति' और उसके विशेषाधान हेतुभूत धर्म को 'गुण' कहना चाहिए। किन्तु वैशेषिक-दर्शन में 'शुक्ल आदि रूप' के समान 'परिमाण' को भी 'गुण' माना है। उस दर्शन में रूप-रसादि चौबीस गुणों में 'परिमाण' की भी गिनती की गयी है। यह 'परिमाण' मुख्यरूप से 'अणु' तथा 'महत्' दो प्रकार का होता है। किन्तु उन दोंनों के साथ 'परम' शब्द को जोड़कर उनका एक-एक भेद और भी हो जाता है। यानी अणुपरिमाण के दो भेद होते हैं—(१) 'अणु परिमाण' और (२) 'परम अणुपरिमाण'। उसी प्रकार 'महत् परिमाण' के भी दो भेद होते हैं-(१) 'महत् परिमाण' (२) 'परम महत्परिमाण'। इनमें से 'परम अणुपरिमाण' किवल परमाणु-संज्ञक पदार्थं अर्थात् पृथ्वी आदि द्रव्यों के सबसे सूक्ष्म और अविमाज्य अवयव में रहता है। इस परम अणुपरिमाण को 'पारिमाण्डल्यपरिमाण' मी कहते है। यह 'परम अणुपरिमाण' 'परमाणुरूप सूक्ष्मतम पदार्थ' का प्राणप्रद् धर्म है; विदीषाधान का हेतु नहीं। इस कारण आपकी दी हुई 'जाति की परिभाषा' के अनुसार 'परमाणु परिमाण शब्द' को 'जाति' शब्द से ही कहना चाहिए। किन्तु वैशेषिक-दर्शन में उसे गुणों के साथ पढ़ा गया है। अतः सन्देह होता है कि उसे 'जाति' शब्द से कहें या 'गुण' शब्द से कहें ? इस सन्देह के निराकरणार्थ सम्मटभट्ट ने कहा कि-वस्तुतः यह 'परम-अणुपरिमाण' शब्द 'जातिवाचक' ही है। किन्तु जैसे 'लोक-ठयवहार में भिन्न-भिन्न अर्थों में प्रसिद्ध 'गुण', 'वृद्धि', 'नदी' आदि शब्दों का अव्याकरणशास्त्र में 'स्वकल्पित 'विशेष अर्थ' में प्रयोग किया है, उसी तरह 'वैशेषिक दर्शन' में भी 'परमाण-परिमाण' की गणना 'गुणों' में की गयी है। इसी अमि- भाष्यकारः । परमाणवादीनान्तु गुणमध्यपाठात् पारिभाषिकं गुणत्वम्।

परमाणवादीनामिति। 'परम अणुपरिमाण' तथा 'आदि' शब्द से 'परम महत्-परिमाण' में 'प्राणप्रद धर्म' होने के कारण उन्हें 'ज्ञाति' शब्द से ही कहना उचित है, तथापि 'वैशेषिक-दशेन' में उसका 'गुणों' के बीच पाठ कर देने से उस शास्त्र में, 'ठ्याकरण-शास्त्र' के नदी, गुण, वृद्धि आदि सांकेतिक संज्ञाओं के समान 'पारिभाषिक गुणत्व' समझना चाहिए। अर्थात् 'परमाणु-परिमाण' को गुण कहने में 'वशेषिक दशेन' की अपनी एक परिमाषा है।

विशेष विवरण-पूर्व कह चुके हैं कि 'व्यक्ति' में शक्तिग्रह मानने पर 'आनन्त्य'' और 'व्यक्षिचार' दोष होते हैं। इसलिए 'व्यक्ति' में 'शक्तिग्रह' नहीं माना जाता। किन्तु 'व्यक्ति' के 'उपाधिभूत' 'जाति, गुण आदि धर्मों' में ही शक्तिग्रह को स्वीकार करना चाहिए। 'जातिरूप धर्मों' में शक्तिग्रह स्वीकार करने पर 'लाभ' यह होता है कि 'सभी गोव्यक्तियों' में एक ही 'गोत्वजाति' समान रूप से रहती है, जिमसे समस्त गोव्यक्तियों का ज्ञान हो सकता है। उसी प्रकार 'शुक्लादि गुण' भी सर्वत्र एक रूप से समान ही है। अतः एक बार शक्तिग्रह हो जाने पर समस्त शुक्ल बस्तुओं का ज्ञान हो जाता है। प्रत्येक वस्तु (व्यक्ति) में पृथक्-पृथक् शक्तिग्रह (संकेतग्रह) की आवश्यकता नहीं है।

इस पर कोई कह सकता है कि शङ्ख, दूथ, वस्त्र, सीप, मोती, चाँदी आदि मिन्नभिन्न शुक्ल वस्तुओं में रहने वाला शुक्लक्ष्य अलग-अलग प्रतीत होता है। किसी की
शुक्लता अधिक तो किसी की शुक्लता कम प्रतीत होती है, सबकी एक-सी नहीं।
इसी तरह 'चावल' का पकाना, 'इटों' का पकाना आदि 'क्रियाओं' में 'पाकिकिया'
भी अलग-अलग ही होती है। इसलिए किसी एक 'शुक्ल' में 'शुक्ल' पद का संकेतप्रह हो जाने से सबका ज्ञान नहीं हो पायेगा। जैसे—अनेक 'गोव्यक्तियों' में से
किसी एक 'गोव्यक्ति' में शक्तिग्रह मानने पर 'आनन्त्य' और 'व्यमिचार'—दोष उपस्थित होते हैं। उसी प्रकार शङ्ख, दूध आदि वस्तुओं में आश्रित 'शुक्लादि गुणों' तथा 'पाक आदि क्रियाओं' में भी भेद होने से 'आनन्त्य' एवं 'व्यभिचार'—दोष उपस्थित होंगे। अतः एक जगह शक्तिग्रह मानने से काम नहीं चल सकता।

उपर्युक्त राष्ट्वा का समाधान भट्ट सम्मट ने यह दिया है कि—'शुक्ल' आदि गुण और 'पाक' आदि कियाओं का भिन्न-भिन्न पदार्थों में जो अलग-अलग रूप दिखलाई देता है, उसका कारण उन 'शुक्लादि गुणों' का वास्तिवक भेद नहीं, बिल्क 'उपाधि' का भेद है। जैसे—'मुख' एक ही है, किन्तु जमकते हुए सफेद तलवार में, ज्यस्र-वर्तुलाकार भिन्न-भिन्न प्रकार के शीशे में, अथवा तेल, पानी आदि वस्तुओं में उसका प्रतिविम्ब भिन्न-भिन्न प्रकार का दिखाई देता है। वस्तुत: 'मुख' में

गुणिकयायदृच्छानां वस्तुत एककपाणामप्याश्रयभेदाद् भेद् इव लक्ष्यते, यथैकस्य मुखस्य खड्गमुकुरतैलाद्यालम्बनभेदात्।

कोई भेद नहीं है। प्रतिबिम्ब में दृष्टिगत होने वाला भेद केवल उपाधिकृत है। उसी प्रकार 'शुक्लादि गुण' और 'पाकादि क्रियाएँ' भिन्न भिन्न वस्तुओं में भिन्न भिन्न प्रकार की भले ही दिखाई पड़ें, किन्तु उनकी यह भिन्नता वास्तिवक नहीं है, अपितु 'उपाधि-कृत' है। इसलिए गुण, क्रिया आदि में शक्तियह मानने पर कोई दोष प्रतीत नहीं हो रहा है। इसी अभिप्राय से प्रनथकार स्वयं लिख रहे हैं—

गुणिकियेति। नानाविध वस्तुओं में अलग-अलग प्रकार से प्रतीत होने वाले ंगृण', 'क्रिया' और 'यहच्छा' यद्यपि एक रूप हैं, तथापि आश्रय के भेद से उनमें भेद सा दिखाई देता है, वस्तुत: कोई भेद नहीं है। जैसे—एक ही मुख का खड्ग (तलवार ), दर्पण तथा तेल आदि आश्रयों की भिन्नता के कारण उनमें पड़ने वाले प्रतिबम्ब मिन्न से प्रतीत होते हैं, किन्तु वह भेद दास्तिवक न होकर औपाधिक हैं। उसी प्रकार 'गुण आदि' में प्रतीयमान भेद भी केवल औपाधिक है। अत: 'गुण आदि' में वाक्तिग्रह मान लेने पर 'आनन्त्य' 'व्यभिचार' आदि दोषों की उद्भावना नहीं की जा सकती।

### केवल 'जाति' में शक्तिग्रह कहने वाले मीमांसकों का मत-

विशेष विवरण—'संकेतितश्चतुर्भेदो जात्यादिर्जातरेव वा' 'मीमांसकों का कहना है कि 'अर्थ' में 'शब्द' की प्रवृत्ति का निमित्त केवल 'जाति' ही है। "गुण' 'क्रिया' और 'संज्ञा-वाचक' शब्दों का भी अर्थ 'जाति' ही है। क्यों कि परस्पर िमन्त शुक्छ ( सफेद रंग की ) 'वस्तु-व्यक्तियों' में सर्वत्र अनुगत ( व्याप्त ) 'शुक्लत्व' जाति (सामान्य) ही है। जिसके प्रमाव से सर्वत्र एक ही 'शुक्ल' शब्द का प्रयोग किया जाता है और एक 'शुक्ल-गुण' का अनुभव भी सर्वत्र होता है। इसीप्रकार क्रिया-वाचक पाक आदि शब्द का अर्थ भी 'पाकत्व' जाति ही है। क्योंकि परस्पर मिन्न त्रवाहुलपाक, पायसपाक, गृहपाक, आम्रपाक आदि पाक रूप वस्तु-व्यक्तियों के लिए एक ही 'पाक' शब्द का व्यवंहार किया जाता है और उसी में सबकी प्रतीति भी होती है। इसी प्रकार 'डित्थ' आदि संज्ञा शब्दों का अर्थ भी 'डित्थत्व जाति' ही है। उसी कारण बालक, वृद्ध, शुक, सारिका आदि के द्वारा मिन्न-भिन्न प्रकार की बोलियों में उनका मिन्न-मिन्न स्वरूप होने पर भी उसे 'डित्थ' आदि एकविध शब्द के रूप में पहचान लेते हैं। क्यों कि 'डित्य' आदि द्रव्यों में भी 'डित्थत्व' जाति की प्रतीति होती है। यदि इसे न माना जाय तो जन्म से लेकर मृत्यु पर्यन्त प्रतिक्षण परिवर्तन-दील वस्तुओं में डित्यादि रूप से एकरूपता कैसे प्रतीत होती ? अतः 'डित्थादि' असंज्ञा शब्दों में 'डिल्यत्व' जाति का रहना निर्विवाद सिद्ध हो जाता है।

'संकेतितश्चतुर्भेदो जात्यादिर्जातिरेव वा'—इसमें संकेतित अर्थ के विषय में 'जात्यादिः' और 'जातिरेव वा' इन दो पक्षों को दिखाया गया है। उनमें 'जात्यादि' पक्ष 'वैयाकरणों' और उसके अनुगामी 'आलंकारिकों' का है तथा 'जातिरेव वा' यह दूसरा पक्ष 'गीमांसकों' का है। 'जात्यादिः' कहने से 'जाति' 'गुण 'क्रिया' और 'यहच्छारूप' वस्तु के उपाधि-भूत चार धर्मों में संकेतप्रह होता है, यह कथन 'चत्रुयी शब्दानां प्रवृत्तिः' इस 'सहाभाष्य' के आधार पर किया गया है। दूशरा पक्ष 'जातिरेव' वा भीमांसकों का है। अर्थात् मीमांसक शब्द का 'प्रवृत्ति-निमित्त' केवल 'जाति' को ही मानते हैं। उसी के समान 'गुण' 'किया' और 'सहच्छा' का भी 'जाति' में ही संकेतग्रह होना कहता है। 'अनुगत-प्रतीति' ( एकाकार प्रतीति ) के कारण को 'जाति' (सामान्य ) कहते हैं। 'गुण', 'क्रिया' और 'यहच्छा' शब्दों में भी 'जाति' का अनुसन्धान होता है, क्यों कि सभी शुक्ल पदार्थों में 'शुक्ल:, शुक्ल:' यह अनुगत प्रतीति ( एकाकार प्रतीति ) होती है। इस एकाकार प्रतीति के होने में कारण 'शुक्लत्व' जाति ही है। जाति (सामान्य) का लक्षण इस प्रकार है—'अनुवृत्तिप्रत्ययहेतुः सामान्यम्' अनुगत (एकाकार) प्रतीति के हेतु को सामान्य कहते हैं। जैसे-अनेक घट, पट आदि व्यक्तियों में 'घट:-घट:' या 'पट:-पट:' इस अनुवृत्तिप्रत्यय ( एकाकार प्रतीति ) का कारण 'घटत्व' या 'पटत्व' जाति ही है। उसी प्रकार भिन्न-भिन्न वस्तुओं में रहने वाले 'श्कल गुण' में अयं शुक्ल:-'अयं शुक्लः'-इस प्रकार होने वाली अनुगत ( एकाकार ) प्रतीति का कारण 'शुक्लत्व' जाति ही है। उसी प्रकार गुड़, तण्डुल आदि अनेक वस्तुओं के 'पाक' में रहने वाली 'पाक-क्रिया' में 'पाक:-पाकः' इस प्रकार अनुगत प्रतीति होने का कारण 'पाकत्व' जाति ही है। इसी प्रकार मिनन-मिनन व्यक्तियों के द्वारा उच्चरित 'यहच्छा शब्द' का प्रतिक्षण परिणाम होते रहने के कारण मिद्यमान अर्थों में भी 'जाति' का अनुसन्धान होता है। अतः 'जाति शब्दों' के समान ही अन्य तीनों का भी जाति में ही संकेतप्रह स्वीकार करना चाहिए अर्थात् चारों प्रकार के गढ़दों का प्रवृत्ति-निमित्त 'जाति' ही है। 'जाति' (सामान्य ) का एक दूसरा लक्षण मी है—'नित्यत्वे सति अनेकसमवेतत्वम्' इसके अनुसार मी 'शुक्लत्व' आदि को 'ज।ति' या 'सामान्य' कह सकते हैं। क्योंकि 'शुक्ल गुण' उन-उन पदार्थीं का अपना-अपना है। 'मीमांसक' अनेक पदार्थी में शुक्लादि गुणों को 'एक रूप नहीं मानते । वे भिन्न-भिन्न पदार्थों में शुक्लादि गुणों को भिन्न-भिन्न मानते हैं । शुक्ला-दिगुणों को एक रूप मानना अनुभव के विरुद्ध बतलाते हैं।

यहच्छा शब्दों मे जाति का उपपादन--

जाति के लक्षण में 'अनेकसमवेतत्व' यह अंश भी है। 'यह उछा शब्द' तो एक

हिमपयः शङ्खाद्याश्रयेषु परमार्थतो भिन्नेषु शुक्लादिषु यद्वशेन शुक्लः शुक्ल इत्याद्यभिन्नाभिधानप्रत्ययोत्पत्तिस्तच्छुक्लत्वादि सामान्यं गुडतण्डुला-

व्यक्ति का वाचक रूढ शब्द (संज्ञा शब्द) होता है। वह 'अनेक व्यक्तियों' का वाचक नहीं है। इसलिए उसमें 'अनेकसमवेतत्व' यह अंश न रहने के कारण उसका अर्थ 'जाति' कैसे कहा जाय ? क्योंकि 'जाति' तो 'अनेक-समवेत' हुआ करती है। और 'यहच्छा शब्दों' में स्फोट रूप शब्द भी एक है, और उससे प्रतीत होने वाला अर्थ (वाच्यार्थ) 'व्यक्ति-विशेष' भी एक है। अतः उसे जातिवाचक कैसे कहा जाय ?।

इसका समाघान मीमांसकों ने यह दिया है कि 'डित्थ' आदि संज्ञा शब्द का उच्चारण करने वाले व्यक्ति मिन्न-भिन्न हैं। इस कारण 'डित्यादि' संज्ञाशब्दों में प्रतिक्षण वृद्धि अथवा हास रूप परिवर्तन होता रहता है। अतः 'डित्थादि' इन्डरों में भेद ( अनेकत्व ) मानना चाहिए। मले ही वह शब्द, एक 'डिस्थ' अथवा 'देवदत्त' आदि व्यक्ति रूप अर्थं का वाचक हो । किन्तु उस 'अर्थं-व्यक्ति' के वाचक 'शब्द - व्यक्ति' में अनेकत्व (भेद ) माना जा सकता है। वाचक बने हुए उन अनेक शब्दों ( शब्द व्यक्तियों ) में अनुगत ( एकाकार ) प्रतीति कराने वाली 'डित्थत्व' अथवा 'देवदृत्तत्व' जाति ही है। इसी प्रकार 'प्रतिक्षणपरिणामिनो हि सर्वे भावाः-ऋते चितिशक्ते:' केवल (एकमात्र) चेतन (आत्मा) को छोड़कर संसार के समस्त पदार्थों में प्रतिक्षण परिणाम (परिवर्तन) होता रहता है, इस सांख्य-सिद्धान्त के अनुसार 'यहच्छा (संज्ञा ) शब्दों' के वाच्यार्थं रूप 'व्यक्तियों' में भी परिवर्तन होने से भेद की कल्पना कर सकते हैं। और उनमें जो अनुगत प्रतीति ( एकाकार प्रतीति ) होती है, उसका कारण 'डित्थत्व, देवदत्तत्व' आदि 'जाति' हा है। इसलिए यहच्छा शब्दों का संकेतग्रह जाति में ही कहना चाहिए। तात्पर्य यह है कि वैयाकरण 'जाति, गुण, क्रिया, यहच्छा' इन चारों में संकेतसंग्रह मानते हैं किन्तु मीमांसक उक्त चारों के बजाय 'केवल जाति' में ही उसे (संकेत-सग्रह का ) कहते हैं।

ग्रन्थकार भट्ट मम्मट ने काव्यश्रकाश की कारिका में 'जातिरेव वा' लिख-कर मीमांसकों का मत बताया है। किन्तु ग्रन्थकार को यह मत स्वीकार नहीं है। केवल मीमांसकों के मत को प्रदिश्त करने के लिए ही उन्होंने लिखा है।

उपर्युक्त अभिप्राय को ही ग्रन्थकार लिखते हैं-

हिमपय इति । 'हिम' (बर्फ) 'दूध' और 'शङ्ख' आदि पदार्थों के 'शुक्ल गुणों' में जिसके कारण 'शुक्लः, शुक्लः' इस प्रकार अभिन्नताभिधान (एकाकार दिपाकादिष्वेवमेव पाकत्वादि, बालगृद्धशुकाद्युदीरितेषु डित्थादिशब्देषु च प्रतिक्षणं भिद्यमानेषु डित्थाद्यशेषु वा डित्थत्वाद्यस्तीति सर्वेषां शब्दानां जातिरेव प्रवृत्तिनिमित्तमित्यन्ये ।

तद्वान् अपोहो वाशब्दार्थः कैश्चिदुक्त इति प्रन्थगौरवभयात्प्रकृतानुपयो-गाच न दर्शितम्।

कथन ) और प्रत्ययोत्पत्ति (प्रतीति की उत्पत्ति ) होती है, वह 'शुक्छत्वादि' सामान्य (जाति ) है। 'गुड़' और 'तण्डुल' आदि के पाकों में भी इसी प्रकार पाकत्व आदि सामान्य (जाति ) है। उसी प्रकार बालक, वृद्ध और शुक (तोता ) सादि के द्वारा बोले गये 'डित्थादिशब्दों' में और प्रतिक्षण परिवर्तनशील 'डित्थ' आदि 'पदार्थों' में डित्थत्व आदि जाति (सामान्य ) रहती है। इसलिए समस्त शब्दों की अपने-अपने अर्थों में प्रवृत्ति का निमित्त केवल एकमात्र जाति ही है।

## संकेतग्रह के सम्बन्ध में नैयायिक एवं बौद्धों का मत-

तद्वान् अपोह इति । कुछ लोगों ने 'तद्वान्' (जातिविशिष्टव्यक्ति ) और 'अपोह' (अतद्व्यावृत्ति या तद्भिन्नभिन्नत्व ) को ही शब्द का अर्थं कहा है । 'तद्वान्' (जातिविशिष्ट व्यक्ति ) पक्ष नैयायिकों का है और 'अपोह' (तद्भिन्नभिन्नत्व ) पक्ष बौद्धों का है । प्रत्थ के बढ़ जाने के भय से और प्रकृत में उसका अनुपयोग रहने से उक्त दोनों मतों का अधिक विस्तार नहीं किया है।

विशेष विवरण—संकेतग्रह के सम्बन्ध में वैयाकरण, आलंकारिक तथा मीमांसकों के मत का निरूपण अभी तक किया गया। अब नैयायिक और बौद्धों के मतों को बताया जायेगा, जो पूर्वोक्त तीनों से मिन्न है।

नैयायिक 'केवल जाति' में संकेतग्रह का होना जैसे नहीं मानते, उसी तरह वे 'केवल व्यक्ति' में भी संकेतग्रह का होना नहीं मानते। न मानने का कारण यह है कि 'केवल व्यक्ति' में संकेतग्रह मानने से आनन्त्य और व्यक्तिचार दोष होते हैं। तथा केवल जाति में शिवतग्रह (संकेतग्रह) मानने पर 'शब्द' से केवल 'जाति' की उपस्थित होती है, 'व्यक्ति का मान' शब्द से नहीं होता है। यदि यह कहें कि 'जाति' में शिक्ति मानकर 'आक्षेप' से 'व्यक्ति' का मान हो जायेगा, किन्तु यह कथन उचित नहीं है, क्योंकि उसका शाब्दबोध में अन्वय नहीं हो पायेगा। 'शाब्दी आकांक्षा शब्देनेव पूर्यते' इस नियम के अनुसार शब्दशक्ति से प्राप्त हुए अर्थ का ही शाब्द-बोध में अन्वय नहीं होता। अतः नैयायिकों का कहना है कि 'केवल जाति' या 'व्यक्ति' में शक्तग्रह न मानकर 'जाति-विशिष्ठ त्यक्ति' में शक्तग्रह को मानवा स्थानि के

नैयायिकों के इस मत को प्रत्यकार ने 'तद्वान् राज्दार्थः' कहकर बताया है। 'तद्वान्' का अर्थ 'जातिमान्' है। एवज्व नैयायिकों के मत से जाति-विशिष्ट-

च्यक्ति में संकेतग्रह का होना माना जाता है।

बौद्धों के मत में शब्द का अर्थ 'अपोह' माना जाता है। 'अपोह' का अर्थ 'अतद्ञ्यावृत्तिः' अयवा 'तद्भिन्नभिन्नत्व' है। किन्तु नैयायिकों के अनुसार अनेक पदार्थों में एकाकार प्रतीति जो होतो है, उसका कारण उन पदार्थों पर रहनें वाला 'सामान्य' हो है। यह 'सामान्य' नित्य पदार्थ है, और अनेक में समवेत मो है। 'नित्यत्वे सति अने कसमवेतत्वं सामान्यम्' यह सामान्य का लक्षण किया जाता है। अतः 'सामान्यवादी' दाशंनिकों का 'सामान्य' (जाति ) 'नित्य' है। किन्तु बौद्धों का सिद्धान्त 'सर्व क्षणिकं, सर्व क्षणिकं' इस प्रकार 'क्षणभङ्गवाद' का है। इस कारण बौद्ध 'सामान्यरूप नित्य पदार्थ' को नहीं मानते। सामान्य-चादियों के यहाँ अनेक पदार्थों में अनुगत प्रतीति कराने में 'सामान्य' जैसे कारण होता है, उसी प्रकार बौद्धों के यहाँ सामान्य के स्थान पर 'अनुगत प्रतीति' कराने में कारण 'अपोह' होता है। 'अपोह' का अर्थ 'अतद्व्यावृत्ति' अथवा 'तद्भिन्त-'सिन्तत्व' है। 'अनेक घट-व्यक्तियों' में 'घटः, घटः' यह जो 'अनुगत प्रतीति' होती है, उसका कारण अघटव्यावृत्ति अथवा घटभिन्न-भिन्नत्व है। प्रत्येक 'घट 'अघट' से अर्थात् घटमिन्न जो सम्पूर्ण जगत् , उससे मिन्न है (व्यावृत्त है )। इस कारण 'उनमें' घट:-घट: यह एक-सो प्रतीति होती है। इसलिए बौद्धों के मत में 'शब्द' का अर्थ 'अपोह' ही माना गया है। उस 'अपोह' में 'संकेतग्रह' स्त्रीकार करना चाहिए। इस बौद्ध-सिद्धान्त को मम्मट ने 'अपोहो वा शब्दार्थः' कहकर बताया है।

## सम्मटभट्ट का अपना मत—

संकेतग्रह के विषय में ग्रन्थकार ने चार मतों को प्रदिशत किया है—पहला मत भाष्यकार का, दूसरे मत को 'इत्यन्ये', तोसरे और चौथे मत को 'केश्चित्' शब्द से कहा है। ज्याकरणशास्त्र का अनुगामी साहित्यशास्त्र है, इस बात को ग्रन्थकार ने 'बुधैवैंगाकरणैः' कहकर सूचित किया है। इससे स्पष्ट होता है कि साहित्यशास्त्र भी वैयाकरणों के अनुसार 'जात्यादि चारों' में संकेतग्रह का होना मानता है। भट्टमम्मट ने अपने एक अन्य 'शब्द-ज्यापार-विचार' नामक ग्रन्थ में स्पष्ट लिखा है कि 'तत्र-मुख्यश्चतुर्भेदो झेयो जात्यादिभेदतः'—अभिवाशिक्त से प्रतिपादित मुख्य अर्थ, 'जाति' आदि के भेद से चार प्रकार का समझना चाहिए।

अमी तक 'वाच्य', 'लक्ष्य' और 'व्यङ्गच' ये तीन भेद 'अर्थ' के बताये गये हैं,

(अभिघालक्षणम्)

### (स्०११) समुख्योऽर्थस्तत्र मुख्यो व्यापारोऽस्याभिधोव्यते॥८॥ स इति साक्षात्सङ्केतितः। अस्येति शब्दस्य।

को 'मुख्य' कहने का कारण यह है कि 'मुखिसिव मुख्यः'—शरीर के समस्त अवयवों में सबसे प्रधान 'मुख' होता है और वही सबसे पहले दृष्टिगोचर होता है। उसी तरह 'वाच्य', 'लक्ष्य', 'व्यङ्गच' इन तीनों अयों में से प्रधान और सबसे पहले उपस्थित होने वाला अर्थ 'वाच्यार्थ' ही है, वह 'मुख' के तुल्य होने से उसे मुख्यार्थ कहा जाता है। उस (वाच्यार्थ या मुख्यार्थ) को बताने वाला जो शब्द का व्यापार है उसे अभिधाव्यापार कहते हैं।

ग्रंथकार ने 'मुख्यार्थबाधे तद्योगे' तथा 'मुख्यशब्दाभिधानाञ्चक्षणायाः को सेदः' इत्यादि अनेक स्थलों पर 'वाच्य-अयं' तथा 'वाचक-शब्द' के लिए 'मुख्यायं' तथा 'मुख्य-शब्द' का प्रयोग किया है। अतः यहाँ 'वाच्यार्थं' को हो 'मुख्यायं' कहा गया है। इसी अभिप्राय को ग्रन्थकार मम्मटमट्ट कह रहे हैं।

(स्०११) वह साक्षात् संकेतित अर्थं, 'मुख्यार्थं' कहलाता है और उसका बोधन कराने में 'शब्द' का जो व्यापार होता है, उसे 'अभिधाव्यापार' कहते हैं। इस संकेतितार्थं के बोधजनक व्यापार को 'शक्ति' भी कहते हैं।। ८।।

स इतीति। सूत्र में प्रयुक्त 'सः' पद से 'साक्षात्संकेतित' अर्थं का ग्रहण किया गया है। और 'अस्य' पद से 'शब्दस्य' यानी 'शब्द' का ग्रहण किया है। अतः 'अस्य' पद से मुख्यार्थं के परामशं का भ्रम नहीं करना चाहिये।

विशेष विवरण—सूत्रकार को 'स मुख्योऽर्थः' कहने की आवश्यकता इसिलए प्रतीत हुई कि किसी को यह भ्रम न रहे कि उक्त त्रिविध अर्थ के अतिरिक्त मुख्यत्वेन ('मुख्य' नाम से ) प्रसिद्ध 'मुख्यार्थ' को क्यों नहीं बताया ? उस भ्रम को दूर करने के लिए अववारणगित 'सः' पद का प्रयोग किया है। उससे निश्चत हो जाता है कि 'सः' वह यानी साक्षात् संकेतित अर्थ ही मुख्यत्वेन प्रसिद्ध हैं, उसके अति-रिक्त कोई अन्य अर्थ नहीं हैं। 'सीक्षात्संकेतित अर्थ' ही प्रथमतः प्रतीयमान होता है, उसका प्रथमतः प्रतीयमान होना हो उसकी 'मुख्यता' है। निष्कषं यह हुआ कि शब्दव्यापार से जो अर्थ अव्यवधानेन (विना किसी व्यवधान के ) ज्ञात होता है, वही 'मुख्य अर्थ' माना जाता है। जैसे शरीर के हस्तादि समस्त अर्थों के प्रतीयमान होने से पूर्व 'साक्षात्संकेतित अर्थ' को प्रतीत होते हैं। हम हस्ता (प्रकरित कर्थों के प्रतीयमान होने से पूर्व 'साक्षात्संकेतित अर्थ' को प्रतीत होते हैं। हम हस्ता (प्रकरित कर्थों के प्रतीयमान होने से पूर्व 'साक्षात्संकेतित अर्थ' को प्रतीत होते हैं। हम हस्ता (प्रकरित कर्थों के प्रतीयमान होने से पूर्व इस 'साक्षात्संकेतित अर्थ' को प्रतीत होते हैं। हम हस्ता (प्रकरित कर्थों के प्रतीयमान होने से 'प्रवं इस 'साक्षात्संकेतित अर्थ' को प्रतीत होते हैं। हम हस्ता (प्रकरित कर्थों के प्रतीयमान होने से 'प्रवं इस 'साक्षात्संकेतित अर्थ' को प्रतीत होते हैं। हम हस्ता (प्रवर्ध कर्थों के प्रतीयमान होने से 'प्रवं इस 'साक्षात्संकेतित अर्थ' को प्रतीत होते हैं। हम हस्ता

# (सूर् १२) मुख्यार्थबाधे तद्योगे रुहितोऽथ प्रयोजनात्।

निर्हाक्त के बलपर उसे 'मुख्य' कहा जाता है। 'मुख्यः' मे 'शाखादिस्यो यः'-(पा. सू. ५।३।१०३) सूत्र से 'य' प्रत्यय किया गया है।

उसी प्रकार 'मुख्यार्थं' को विषय करनेवाले 'शब्द' को भी 'मुख्य' बताया गया है। अत एव आगे चलकर ग्रंथकार ने अपनी वृत्ति में 'मुख्यशब्दाभिधानाल्लक्षणायाः को भेदः' कहते हुए 'शब्द' को भी 'मुख्यशब्द' से कहा है।

किसी व्याख्याकार ने सू० ११ वें की अवतरणिका देते हुए जो कहा है कि 'मुख्यार्थंबाचे तद्योगे' इस अग्रिम सूत्र के उपयुक्त होने से 'वाच्य' का नामान्तर 'स मुख्योऽथं:' सूत्र से किया जा रहा है। किन्तु उस व्याख्याकार का यह कथन उचित नहीं है। क्यों कि अग्रिम सूत्र 'मुख्यार्थंबाचे' के बजाय 'वाच्यार्थंबाचे' भी कहा जा सकता था। इस प्रकार कहने से भी अभीष्ट सूत्रार्थं की उपपत्ति हो जाती है। अतः उसके 'संज्ञान्तर' (नामान्तर) करने में गौरव होगा, इसलिए इस प्रकार कहना अनुचित है।

'स मुख्योऽर्थः' से साक्षात्संकेतित जो अर्थ यानी वाच्यार्थ, उसी को 'मुख्यार्थं' कहकर साक्षात्संकेतितार्थं विषयक यानी साक्षात्संकेतितार्थं बोधक जो 'शब्द' उसी को स्थारहर्वे सूत्र में 'अस्य' पद से बताया गया है। तब अर्थ यह हुआ कि साक्षात्संकेतितार्थं बोधजनक व्यापार (वृत्ति) को 'अभिघा' कहते हैं। उस अभिधा का ही पर्यायशब्द 'शक्ति' है। और शक्तिश्राहकसमय को 'संकेत' कहते हैं। उस समय (संकेत) का बाकार 'अस्मात् अयमर्थो बोद्धव्यः' बताया जाता है। 'शक्ति' और 'संकेत' होनों में यही अन्तर है। अत एव 'नाभिधा समयाभावात्' इस चौबीसर्वे सूत्र में दोनों (अभिघा और समय) का निर्देश किया गया है।। ८।।

लक्षणानिकपण—

मुख्यार्थ (वाच्यार्थ) की प्रतीति 'अभिघा' शक्ति से होती है। वही बाच्यार्थ (मुख्यार्थ) को सबसे पहले बताती है। उसी की सहायता से 'शब्द' अपने 'वाच्य- अप्य' को बता पाता है। इसीलिए उसे (शब्द को ) 'वाचक' कहा गया है।

अब उद्देशक्रम के अनुसार 'वाचकशब्द' निरूपण करने के पश्चात् 'लाक्षणिक' शब्द का निरूपण करना उचित है। किन्तु 'लाक्षणिकशब्द' का निरूपण, लक्षणानिरूपण के अधीन होने से ग्रंथकार 'लक्षणा' का निरूपण पहले कर रहे हैं—

(सू०१२) (१) मुख्यार्थं का बाघ (अन्वय की अनुपपत्ति अथवा तात्पर्यं की अनुपपत्ति) होने पर, (२) उसके (मुख्यार्थं के) साथ (लक्ष्यार्थं –अन्य अर्थं

### अन्योऽर्थो लक्ष्यते यत् सा लक्षणारोपिता क्रिया ॥६॥

जिस शब्दशक्ति के द्वारा अन्य अर्थ लक्षित होता है, वह ( मुख्यका से 'अय'' में रहने के कारण ) शब्द का आरोगित व्यापार 'लक्षणा' कहलाता है ॥ ९ ॥

विशेष विवरण—निर्दिष्ट किये गये बारहवें सूत्र में 'छक्ष्यते यत् सा' में अयुक्त 'यत्' शब्द को व्याख्या दो प्रकार से की जाती है। एक व्याख्या अतुके सार- 'यदिति' 'यया' इत्यर्थे छुनकरणं तृतीयान्तमव्ययम्' अर्थात् 'यत्' पद 'यया' के अर्थ में करणविमक्ति का लोप करके निष्पन्न हुना तृतीयांत अव्ययपद है। अतः तदनुसार 'यया शब्दशक्तया अन्योऽर्थो लक्ष्यते सा लक्षणा'—जिस शब्द-शक्ति से अन्य अर्थ लक्षित होता है वह 'छक्षणा' कही जाती है।

दूसरी व्याख्या के अनुसार 'यत्' यह क्रियाविशेषण है, 'यत् छक्ष्यते' अर्थात् 'यत् अतिपाद्यते'—जो प्रतिपादित होता है, वह 'छक्षणा' हैं। इन दोनों व्याख्याओं में, विशेषतः दूसरी व्याख्या में 'लक्ष्यते' में 'णिच्' प्रत्यय लगाकर आख्यातान्त रूप बनाया गया है। 'णिच्' प्रत्यय का अर्थ प्रयोजक हेतु का व्यापार है। 'अन्योऽर्थो यत् छक्ष्यते' का अर्थ यह हुआ कि 'अन्यार्थाप्रतिपत्तिहेतुः शब्दत्र्यापारो लक्षणा'। किन्तु इस दूसरी व्याख्या के क्लिष्ट हो जाने से 'यत्' पद को 'यया' के अर्थ में लुप्तकरण तृतीयान्त अन्यय समझना ही उपयुक्त प्रतीत होता है।

कुछ व्याख्याकारों ने 'यत् प्रतिपाद्यते सा प्रतिपत्तिरेव स्वक्षणा' ऐसी मी व्याख्या की है। किन्तु यह व्याख्या अत्यन्त असंगत है। क्योंकि 'प्रतिपत्ति' वर्थात् ज्ञान 'लक्षणा' नहीं है, अपितु शब्द की शक्ति 'स्वक्षणा' है।

महामीमांसक श्रोकुपारिल मट्टपाद ने अपने तंत्रवातिक में 'अभिधेयाविनाभूते अवृत्तिलं श्रणेष्यते' (तं वा ११४१२३) कहा है। किन्तु मूल कारिका के 'प्रतीति' पाठ के आधार पर कितपय व्याख्याकारों ने यहाँ मी 'यत् लक्ष्यते सा प्रतिपत्तिरेव लक्ष्यणा' ऐसी व्याख्या कर डाली है। पर जिस प्रत्य की ऐसी व्याख्या की है, उस प्रत्यकार मम्मट का यह सिद्धान्त नहीं है। अतः लक्षणा के सम्बन्ध में काव्यप्रकाश की व्याख्या करने चले व्याख्याकारों को मूल प्रत्यकार के सिद्धान्त को बिना जाने व्याख्या करना उचित नहीं है। काव्यप्रकाशकार तो 'शब्दव्यापार' को 'लक्षणा' सानते हैं। अतः 'यया' के अर्थ में हो 'यत्' अव्यय का प्रयोग है। किन्न वहाँ मी 'प्रतीति' का अर्थ ज्ञान नहीं लिया गया है, अपितु 'प्रतीति का करणभूत व्यापार' अर्थ किया गया है। 'करण' अर्थ में 'क्तिन्' प्रत्यय करके 'प्रतीयते वर्षः अनया इति प्रतीतिः' यह विग्रह किया जाता है।

### मुख्यार्थबाघ के दो रूप-

- (१) बारहवें सूत्र में 'लक्षणा' का मुख्य कारण (हेतु ) 'मुख्यार्थबाध' बताया है। उसकी भी व्याख्या दो प्रकार से की गई है। अधिकतर व्याख्याकार 'मुख्यार्थबाध" का अर्थ 'अन्वयानुपपत्ति' करते हैं। जैसे— 'गंगायां घोषः' उदाहरण में 'गंगा' का अर्थ 'जलप्रवाह' है, और 'घोष' का अर्थ 'आभीरपल्ली' यानी ग्वालों की बस्ती है। तब गंगा के जल-प्रवाह पर ग्वालों की बस्ती रह नहीं सकती। अतः अन्वय के अनुपपन्न होने से 'गंगा' पद लक्षणा से 'तट' रूप अर्थ को बताता है।
- (२) किन्तु नागेशभट्ट ने 'परमल्घुमञ्जूषा' में 'अन्वयानुपपत्ति' के बजाय 'तात्पर्यानुपपत्ति' को लक्षणा का बीज बताया है। उसमें हेतु यह प्रदिशत किया है कि यदि 'अन्वयानुपपत्त' को लक्षणा का बीज स्वीकार करेगे तो 'काकेभ्यो द्धि रस्यताम्' इस प्रयोग में लक्षणा नहीं हो सवेगी। क्योंकि 'काकेम्यो दि रक्ष्यताम्' कहने वाले का तात्पर्य वेवल कीवे (काक) से ही दही को बचाने में न होकर कुत्ते, बिल्ली मादि जितने भी दध्युपघातक प्राणी हों, उन सबसे दही की रक्षा करने में है। इस तात्पर्य की पूर्ति 'काक' पद की दृध्युपघातक अर्थ में लक्षणा करने से ही हो सकती है, अन्यथा नहीं। यदि 'तात्पर्यानुपपत्ति' को लक्षणा का बीज न माने सो 'काके म्यो दिघ रक्ष्यताम्' इस वाक्य-प्रयोग में 'अव्वयानुपपत्ति' तो नहीं है, क्योंकि सभी पदों का अन्वय उपपन्न हो जाता है। अतः यदि 'अन्वयानुपपत्ति' को ही उक्षणा का बीज कहें तो यहाँ लक्षणा होगी ही नहीं। इसी कारण नागेशमट्ट ने 'अन्वयानुपपत्ति' के बजाय 'तात्पर्यानुपपत्ति' को लक्षणा का बीज बताया है। तब अन्वयं में किसी बाघा के न रहने पर भी 'काक' पद का 'मुख्यार्थ' मात्र लेने से वक्ता के तात्पर्य की उपपत्ति नहीं हो पाती। इसलिए 'लक्षणा' करना अनिवार्य हो जाता है। अतः 'तात्पर्यानुपपत्ति' को ही लक्षणा का बीज मानना चाहिये—यह नागेशमट्ट का कथन है।

एवं च 'अन्योऽशों लक्ष्यते दत्सा लक्षणा' वर्धात् 'अन्यार्थप्रतिपत्तिहेतुः शब्दन्यापारो लक्षणा'—यह 'लक्षणा' का लक्षण है। नवम कारिका में निर्दिष्ट लक्षण के साथ पढ़े गये 'आरोपिता' और 'क्रिया' दोनों पद लक्षण-घटक नहीं हैं। वे लक्षणा के स्वरूप का प्रतिपादन करने के लिए पढ़े गये हैं। वह व्यापारस्वरूप लक्षणा, मुख्यार्थं से व्यवहित लक्ष्यार्थं को विषय करने के कारण 'शब्द' में कल्पित है, यानी आरोपित है। साक्षात्संबन्ध से तो वह 'मुख्यार्थ'-निष्ठ है, और परम्परासम्बन्ध से 'शब्द'-निष्ठ हैं। अमिप्राय यह है कि शब्द अपने 'मुख्यार्थ' के द्वारा 'अमु-ख्यार्थ' का प्रतिपादन करता है। 'वह प्रतिपादन' शब्द के आरोपित (काल्प-क्षिक ) व्यापार से सम्बन्धित है। इस व्यापार को शब्द का आरोपित व्यापार इस-

कर्मण कुशल इत्यादी दर्भप्रहणादयोगाद् गङ्गायां घोष इत्यादी च गङ्गा-दीनां घोषाद्याधारत्वासम्भवाद् मुख्यार्थस्य बाधे विवेचकत्वादी सामीत्ये च सम्बन्धे रुढितः प्रसिद्धेः तथा गङ्गातटे घोषः इत्यादेः प्रयोगाद् येषां न तथा प्रतिपत्तिः तेषां पावनत्वादीनां धर्माणां तथा प्रतिपादनात्मनः प्रयोजनाच्च मुख्येनामुख्यो लक्ष्यते यत् स आरोपितः शब्दव्यापारः सान्तरार्थनिष्ठो

लिए कहना पड़ता है कि वस्तुत: वह 'मुख्यायं' का व्यापार है। लेकिन 'मुख्यायं' अपने आपमें अनुपान (अविवक्षित) होने से अपने से सम्बन्धित 'अमुख्य अयं' (लक्ष्य अयं) का बोधन करता है। इस प्रकार झब्द के अमुख्यायंबोधक इस व्यापार को अपने और शब्द के मध्य में 'मुख्यायं' का व्यवधान सहना पड़ता है। 'अभिधा व्यापार' तो शब्द का अव्यवहित (साक्षात्-निरन्तरायंनिष्ठ) अर्थविषयक व्यापार है, और 'लक्षणाव्यापार' व्यवहित (परम्परया-सान्तरायंनिष्ठ) अर्थविषयक व्यापार है। 'सान्तरार्थनिष्ठ' यह व्यापार का विशेषण है। 'अन्तरं व्यवधानं तेन सह वर्तते इति सान्तरः' (मुख्यार्थबाधाद्यपस्थित्या) 'व्यवहितो योऽर्थः, लक्ष्यक्पः, तिन्नष्ठः तद्विषयकः तद्वोधक इति यावत्।'

इस प्रकार लक्षणा का लक्षण और स्वरूप बताकर ग्रन्थकार उसे उदाहरण के ; हारा स्मझा रहे हैं।

#### लक्षणा के दो उदाहरण—

कमणीति। 'कर्मण कुरालः' (चित्रकर्म आदि किसी विशेष) काम में कुशल है—इस स्थल में 'कुशान् छाति आद्त्ते इति कुशलः' इस व्युत्पत्ति के अनुसार कुशों (दमों) के ग्रहण करने का कोई सम्बन्ध न रहने से 'मुख्यार्थ का बाध' होता है। और 'गंगायां घोषः' इस स्थल में 'गंगा' (पद के मगीरथ-रथ-खाताविन्छन्न-जलप्रवाह रूप मुख्यार्थ) में 'घोष' (ग्वालों की बस्ती) आदि का आधारत्व (अधिकरणत्व) सम्भव न हो पाने से मुख्यार्थ का बाध होता है। तब (पहले उदाहरण में) विवेचकत्वादि और (दूसरे उदाहरण में) सामीप्य सम्बन्ध रहने पर, (पहले उदाहरण में 'कुशल' पद के 'दक्ष=चतुर' अर्थ में रूढ=प्रेसिद्ध होने के कारण) कि प्रयोग से जिन (शैत्य-पावनत्वादि धर्मों) की उस रूप में प्रतीति नहीं है, उन शैत्य पावनत्वादि धर्मों के प्रतिपादन स्वरूप प्रयोजन के लिए मुख्य अर्थ से जो अमुख्य धर्म छिसत होता है; वह शब्द का व्यवहितार्थ-विषयक आरोपित शब्द-व्यापार 'छक्षणा' कहा जाता है।

विशेष विवरण—'गंगायां घोषः' यह उदाहरण 'प्रयोजनवती लक्षणा' का है। जिस प्रकार 'ध्विन' शब्द को तथा 'चतुष्रयीशब्दानां प्रवृत्तिः' के सिद्धान्त को साहित्यशास्त्रियों ने व्याकरणशस्त्र से लिया है, उसी तरह 'गंगायां घोषः' उदाहरण को भी व्याकरणशस्त्र से ही लिया गया है। महाभाष्यकार ने 'पुंयोगादाख्यायाम्' (४-१-४७) सूत्र के महाभाष्य में 'गंगायां घोषः' 'कूपे गगकुलम्' ये दो उदाहरण लक्षणा के दिये हैं। उसी उदाहरण को यहाँ दिखाया गया है, इससे भी साहित्यशास्त्र के व्याकरणशास्त्रानुगामी होने का प्रमाण उपलब्ध हो जाता है।

#### शुद्धा लक्षणा के दो भेद—

(१) श्रीमम्मटमट्ट ने 'उपादान लक्षणा' और 'लक्षण-लक्षणा' नाम से 'लक्षणा' के दो भेद किये हैं। जहाँ शब्द अपने अन्वय की सिद्धि के लिए अन्य अर्थ का आक्षेप कर लेता है, और स्वयं भी बना रहता है, उसे उपादान अक्षणा कहते हैं। क्योंकि उसमें मुख्यार्थ का भी उपादान (ग्रहण) रहता है। अतः 'उपादानलक्षणा' यह सार्थक संज्ञा है।

जैसे उदाहरण के रूप में 'कुंताः प्रिविशन्ति' 'यष्ट्यः प्रविशन्ति' दिये जा सकते हैं। 'कुन्त' और 'यष्टि' शब्द का अयं क्रमशः माला और लाठी, अवेतन (जड़) पदार्थं हैं। इन जड़ पदार्थों का प्रवेशक्रिया में अन्वय नहीं बन पा रहा है। इसलिए यहाँ मुख्यार्थं का बाध हो जाता है। तब 'कुन्त' और 'यष्टि' शब्द अपने अन्वय सिद्धि के लिए 'पुष्ट्य' पद का या 'पदार्थं' का आक्षेप कर लेते हैं। और 'कुन्त' तथा 'यष्टि' शब्द 'कुन्तधारी' और 'यष्टिधारी' पुष्ट्य के बोधक हो जाते हैं, जिससे उन शब्दों की प्रवेशक्रियान्वय।नुपपत्ति दूर हो जाती है, तब 'कुन्ताः प्रविशन्ति' का अयं 'कुन्तधारी पुष्ट्य प्रवेश कर रहे हैं'—यह सम्पन्न हो जाता है। यहाँ कुन्तधारी पुष्ट्यों को बहुछता का सूचन करना ही लक्षणा का प्रयोजन है। अतः यह प्रयोजनवती उपादान लक्षणा का उदाहरण कहा जाता है।

(२) इसके ठीक विपरीत जहाँ वाक्यगत कोई शब्द, अपने साथ प्रयुक्त हुए दूसरे शब्द के अन्वय की सिद्धि के लिए अपने मुख्यार्थ का परित्याग कर दूसरे अमुख्यार्थ का बोधक होता है, वहाँ लक्षण-लक्षणा होती है। जैसे—'गङ्गायां घोषः' उदाहरण में प्रयुक्त किये गये 'घोष' पद का आधेयत्वरूप से अन्वय कराने के लिए 'गङ्गा' शब्द अपने 'जल-प्रवाह' रूप मुख्यार्थं का त्याग कर 'सामीप्य सम्बन्ध' से 'तट' रूप अन्य अर्थ को बोधित करता है, जिससे 'शीतल्यत्व-पावनत्व' रूप प्रयोजन की प्रतीति होती है। इसलिए यह प्रयोजनवती लक्षण-लक्षणा का उदाहरण है।

( उपादानलक्षणा-लक्षणलक्षणा च )

### (स्० १३) स्वसिद्धये पराक्षेपः परार्थं स्वसमर्पणम् । जपादानं लक्षणं चेत्युक्ता शुद्धैव सा द्विधा ॥१०॥

कुन्ताः प्रविशन्ति इत्यादौ कुन्तादिभिः प्रवेशसिद्ध्यर्थं स्वसंयोगिनः पुरुषा आक्षिप्यन्ते, तत उपादानेनेयं लक्षणा ।

#### शुद्धा लक्षणा के इन्हीं दो भेदों को ग्रन्थकार बता रहे हैं-

(सू० १३) वाक्य में प्रयुक्त हुए किसी शब्द के द्वारा अपने-अन्वय की सिबि के लिए अन्य अर्थ का आक्षेप करना 'उपादान' और दूसरे की अन्वयसिब्धि के लिए अपने मुख्यार्थ का परित्याग (समर्पण) करना 'छक्षण' कहलाता है। इस प्रकार 'शुद्धालक्षणा के ही ये दो प्रकार' बताये गये हैं। (ये भेद गोगो के नहीं हैं)।।१०॥ उपादान छक्षणा के दो उदाहरण —

कुन्ता इति । 'कुन्ताः प्रविश्वान्ति' माले प्रवेश कर रहे हैं, बोर 'यष्टयः अविश्वान्ति' लाठियां प्रवेश कर रहो हैं—ये दो उदाहरण 'उपादान लक्षणा' के हैं। इन वाक्यों में 'कुन्त' आदि शब्दों के द्वारा अपने अवेतन रूप से प्रवेश क्रिया में अन्वयसिष्यर्था 'स्व-संयुक्त पुरुषों' का (कुन्तधारो पुरुषों का ) आक्षेप कराया जाता है। एवं च 'स्वार्था' को बिना त्यागे 'अन्य अर्थ' का प्रहण करने से यह उपादान लक्षणा कहलाती है।

### मुकुलभट्ट की उपादान लक्षणा के दो उदाहरण—

विशेष विवरण—उपादान लक्षणा के उदाहरण बताने के बाद लक्षणलक्षणा का उदाहरण बताना चाहिये, परन्तु उसे न बताकर मम्मटमट्ट ने 'मुकुलमट्ट' तथा 'मण्डन मिश्रादि' मीमांसकों के द्वारा प्रदर्शित किये गये उपादान लक्षणा के दो उदाहरणों का खण्डन किया है।

मुक्तुलमट्ट ने अपनी 'अभिधावृत्तिमातृका' ग्रंथ में 'अभिधा, लक्षणा तथा व्यक्षना' इन तीनों शक्तियों के स्थान पर केवल अभिधाशक्ति को हो माना है। 'जात्यादि चार प्रकार के अर्थों' की बोधक 'चार प्रकार की अभिधाशक्ति' तथा 'लक्षणा' के छह भेदों का भी 'अभिधा में ही अन्तर्भाव करके दस प्रकार की अभिधाशक्ति उन्होंने बताई है। व्यक्षना के सब भेदों का अन्तर्भाव लक्षणा के छह भेदों में ही उन्होंने कर लिया है। और अपना सिद्धान्त घोषित कर दिया है कि दस प्रकार की अभिधाशक्ति के अतिरिक्त अन्य किसी शक्ति को सानने को आवश्यकता नहीं है। सन्दर्भ का उपसंहार करते हुए वे लिखते हैं—

### 'इत्येतद्भिधावृत्तं द्शधाऽत्र विवेचितम्'

अपने इस ग्रन्थ में 'गौरनुबन्ध्यः' तथा 'पीनो देवदत्तो दिवा न भुङ्कते' ये दो उदाहरण उन्होंने उपादान रुक्षणा के बताये हैं, जैसे—आलंकारिक आचार्यं 'वैयाकरणों' के अनुयायी हैं, इसीलिए वे अन्य विषयों के साथ लक्षणा के उदाहरणों को भी 'व्याकरण शास्त्र' से लेते हैं। 'गंगायां घोषः, कुन्ताः प्रविश्चान्ति, यह्टयः प्रविश्चान्ति' इत्यादि सब उदाहरणों को काञ्यप्रकाशकार ने 'महाभाष्य' से ही लिया है। उसी तरह मुकुरुभट्ट 'मीमांसकों' के अनुयायी हैं, इन्होंने भी 'मीमांसा-शास्त्र' से उदाहरणों का संग्रह किया है। 'गौरनुबन्ध्यः' और 'पीनो देवदत्तों दिवा न भुङ्कते' इन दोनों उदाहरणों का संग्रह 'मुकुलभट्ट' ने मीमांसाग्रन्थों से विषया है।

### मुकुलभट्ट के द्वारा उपादानलक्षणा का निरूपण—

'गौरनुबन्ध्यः' यह बैदिक विधिवावय है। इसमें प्रयुक्त 'गो' शब्द का अर्थ क्या है? इस विचार के समय समस्या यह उपस्थित हुई कि 'गो' शब्द का मुख्यार्थं तो 'गोत्व' जाति है, क्योंकि मीमांसकों का सिद्धांत 'जातिवाद' का है। तब 'जाति' में अपनुबन्धन=आलंभन क्रिया कैसे संभव हो सकेगी? अतः 'मुख्यार्थ का बाध' हो जाता है, और 'गो' शब्द 'अनुबन्धन'=आलम्भन क्रिया के साथ अपने मुख्यार्थं (गोत्वजाति) कि अन्वयसिद्धि के लिए आक्षेप (लक्षणा) से 'गोव्यक्ति' का बोध करा देता है। जाता यहां पद में 'उपादानलक्षणा' हुई है।

मीमांसक विद्वान् 'अर्थवादवावयों' को 'प्राशस्त्य' का लक्षक मानकर वाक्यः में भी लक्षणा मानते हैं। इसलिए 'पीनो देवदत्तो दिवा न भुड़क्ते' देवदत्त मोटा हो रहा है, परन्तु दिन में नहीं खाता है—इस लौकिक वाक्य-प्रयोग में वाक्य- लक्षणा का उदाहरण मीमांसकों ने दिया है। इस उदाहरण में दिन में न खाने वाला देवदत्त मोटा हो यह बात साधारणतः संभव नहीं है। अतः 'मुख्यार्थ' का बाध हो जाता है, तब यह वाक्य अपने 'अन्वय' को सिद्धि के अिए 'रात्रिभोजन का बोध' आक्षेप से ( लक्षणा से ) करा देता है। अतः यह भी उपादानलक्षणा का उदाहरण है।

मुकुलभट्ट ने 'उपादान-लक्षणा का लक्षण' और 'उसका समन्वय' करते हुए।
िखा है—

'स्वसिध्यर्थतयाक्षेपो यत्र वस्त्वन्तरस्य तत्। उपादानं लक्षणन्तु तद्विपर्यासतो मतम्॥

यत्र स्वसिध्यर्थतया वस्त्वन्तरस्याक्षेपो भवति तत्रोपादानम् । यथाः

-CIW

गौरनुबन्ध्य इत्यादौ श्रतिचोदितमनुबन्धनं कथं मे स्यादिति जात्याः व्यक्तिराक्षिप्यते न तु शब्देनोच्यते ।

'विशेष्यं नाभिधा गच्छेत्क्षीणशक्तिर्विशेषणे।'

इति न्यायादित्युपादानलक्षाणा तु नोदाहर्त्तव्या, न ह्यत्र प्रयोजनमस्ति न वा रूढिरियम् । व्यक्त्यविनाभावित्वात्तु जात्या व्यक्तिराक्षिप्यते, यथा क्रियता-

'गौरनुबन्ध्यः' इति । अत्र हि गोत्वस्य यागं प्रति साधनत्वं शाब्दं व्यक्त्याक्षेपमन्तरेण नोपपद्यत इति तत्त्सिध्यर्थतया व्यक्तेराक्षेपः।

यथा च 'पीनो देवदत्तो दिवा न भुड्कते' इति । अत्र हि पीनत्वं दिनाधिकरणभोजनाभावविशिष्ठतयावगम्यमानमेव कार्यत्वात् स्वसि-ध्यर्थत्वेन कारणभूतं रात्रिभोजनमाक्षेपादभ्यन्तरीकरोति ।

अत्र 'रात्रो भुङ्क्ते' इत्येतच्छन्दाक्षेपपूर्वकतया प्रमाणस्यापरिपूर्णस्य परिपूरणात् श्रुतार्थापत्तित्वं भवत्वथवा कारणस्योव रात्रिभोजन-स्याक्षेप इति । सर्वथा स्वसिध्यर्थत्वेनार्थान्तरस्याक्षेपपूर्वकतयान्तर्भाव-नादुपादानत्वमुपपद्यते ।

इस प्रकार मुकुलभट्ट ने उपादान लक्षणा के जो दो उदाहरण दिये हैं उनका कम से निरसन करने के लिए प्रथमतः सीमांसकमत का अनुवाद कर देते हैं।

मुक्कसट्ट के प्रथम उदाहरण का अनुवाद—

गौरित । 'गौरनुबन्ध्यः' इस वैदिक वाक्य के द्वारा बताया। गया 'अनुबन्धन'' मेरा ('गो' शब्द के मुख्यार्थं 'गोत्व' जाति का ) कैसे सम्भव हो सकेगा ? उसके उप-पादनार्थं 'गो' शब्द (पद) अपने मुख्यार्थं रूप गोत्व 'जाति' से अमुख्यार्थं भूत गों 'ध्यक्ति' का आक्षेप करता है । क्योंकि 'विशेष्यं नाभिधा गच्छेत् श्लीणशक्ति-विशेषणे' 'गोत्व' रूपी विशेषण का बोध कराने में क्षीण हुई 'अभिधाशिक्त' किसी भी प्रकार से 'गो' व्यक्तिरूपी विशेष्य का बोध नहीं करा सकती । अतः इस विशेष्य भूत 'गो' व्यक्ति का बोध 'उपादान-लक्षणा' से ही हो सकता है ।

इस प्रकार मुकुलभट्ट के मन्तव्य का अनुवाद करके अब ग्रन्थकार उसका खण्डन कर रहे हैं—'इत्युपादानलक्षणे'ति।

मुक्लभट्ट के प्रथम उदाहरण 'गौरनुबन्ध्यः' का खण्डन—

इत्युपादान छक्षणा त्वित । मृकुल मट्ट को 'गौरनु बन्ध्यः' यह वाक्य 'उपादान-छक्षणा' के उदाहरण में नहीं रखना चाहिये। क्योंकि यहाँ 'छक्षणा' के प्रयोजक दो मुख्य हेतुओं ( कृढि तथा प्रयोजन ) में से कोई भी नहीं है। न विशेष 'प्रयोजन ही है और न कृढि' ही है। किन्तु जाति के बिना कभी भी व्यक्ति रह नहीं मित्यत्र कर्ता, कुर्वित्यत्र कर्म, प्रविश पिण्डोमित्यादी गृहं भक्षयेत्यादि च। पीनो देवदत्तो दिवा न भुङ्को इत्यत्र च रात्रिमोजनं न लक्ष्यते। श्रुतार्थापत्ते-रथीपत्तेवी तस्य विषयत्वात्।

सकता, अर्थात् 'अत्रिनाभाव' के कारण 'जाति' से 'इयक्ति' का आक्षेप (अनुमान) कर लिया जाता है। अतः यहाँ 'छक्षणा' है ही नहीं। तब लक्षणा का उदाहरण इसे कैसे कह सकते हैं?

जैसे कोई कहे 'क्रियताम्' करो, तब समझना होगा कि कोई मी 'क्रिया' कर्ता के बिना नहीं होती है, इसलिए ऐसी जगह 'क्रितिः (यतनः) साश्रया गुणत्वात्' इस अनुमान से 'कर्ता' (त्वया) को उपछिध्य कर ली जातो है। तथा 'क्रुक' करो—पहाँ पर 'क्रुतिः सिविषया क्रुतित्वात्' इस अनुमान से ही 'पाकम्' आदि 'कर्म' का लाम हो जाता है। तथा 'प्रविश्वा' प्रवेश करो, और 'पिण्डीम्' गुड़ की भेली, इन दो शब्दों का प्रयोग करने पर 'अविनामाव' से क्रमशः प्रविश्व=प्रवेश करो 'घर में' और पिण्डीं=गुड़ को भेली को 'खाओं' इत्यादि को प्रतीति होती है। इनमें से किसी भी स्थल में लक्षणा नहीं की जाती। इसी प्रकार 'गोरनुबन्ध्यः' में भी लक्षणा नहीं है। इसलिए 'उपादान-लक्षणा' के खदाहरण में 'गौरनुबन्ध्यः' को नहीं रखना चाहिये।

विशेष वितरण—'कियताम्' 'कुरु' 'प्रविश' 'पिण्डोम्' ये सब अपूणं ताक्यों के प्रयोग हैं। इन की पूर्ति करने के लिए अमेक्षित 'अन्य अंशों' को 'अध्याहार' या 'आक्षेप' से लिया जाता है। 'अश्रुतपदानामनुसन्धानमध्याहारः' अश्रुत पदों के अनुसन्धान को अध्याहार कहते हैं। अतः ये दोनों 'शब्दाध्याहार' के उदाहरण हैं। मम्मटमट्ट ने इन उदाहरणों को इसलिए यहाँ पर प्रदक्षित किया है कि जैसे 'कर्ता' या 'कमें' के बिना 'क्रिया' का अन्वय सम्मव नहीं है, किन्तु 'अविनामाव' के द्वारा उन 'शब्दों' का या 'अर्थों' का अध्याहार या आक्षेप कर लिया जाता है, उसी तरह 'गौरनुबन्ध्यः' आदि उदाहरणों में भी 'व्यक्ति' के बिना 'जाति' नहीं रह सकती, इसलिए 'अविनामाव' के द्वारा 'जाति' से 'व्यक्ति' का 'अध्याहार' या 'आक्षेप' किया जाता है। 'व्यक्ति' का बोध 'लक्षणा' से नहीं किया जायेगा। अतः 'उपादानलक्षणा' के उदाहरण में इसे प्रदर्शित करना उचित नहीं है।

### मुकुलभट्ट का दूसरा उदाहरण और उसका खण्डन--

पीन इति । मुकुलभट्ट ने उसी प्रकार 'उपादानलक्षणा' का दूसरा उदाहरण 'पीनो देवदत्तो दिवा न भुङ्के' दिया है। प्रयम दिवे गये 'उदाहरण' से इस खदाहरण में अन्तर यह है कि यह 'पदलक्षणा' के बजाय 'वाक्यलक्षणा' का उदाहरण है। भीमांसक विद्वान् 'अर्थवादवावयो' की 'प्राशास्य' में लक्षणा मानकर 'दावय' में भी रक्षणा मानके हैं। 'गौरनुबन्ध्यः' के 'गोपद' में लक्षणा थी किन्तु यहाँ 'सम्पूर्ण वाक्य' में लक्षणा है। यह दिखाने के लिए ही यह दूसरा उदाहरण दिया गया है।

इस उदाहरण में 'लक्षणा' का खण्डन करते हुए सम्मटभट्ट ने 'रात्रिभोजन' को 'श्रतार्थापत्ति अथवा अर्थार्थापत्ति' का विषय बताया है। अभिप्राय यह है कि यहाँ 'रात्रिभोजन' का 'बोध' लक्षणा से न होकर 'अर्थापत्ति' प्रमाण से होता है। इसलिए यह भी उपादानलक्षणा का उदाहरण नहीं है।

### 'अर्थापत्ति' लक्षणारूप नहीं है--

विशेष विवरण— मीमांसक विद्वान् 'प्रत्यक्ष, अनुमान' आदि प्रमाणों के समान 'स्थांपत्त' को भी स्वतन्त्र प्रमाण मानते हैं। उन्होंने 'अर्थापत्ति' का लक्षण 'स्रजुपपद्यमानार्थदर्शनात् तदुपपादकोभूतार्थान्तरकल्पनम् अर्थापत्तिः' किया है। किसी अनुपपद्यमान अर्थ को देखकर उसके उपपादक अर्थ की कल्पना जिस प्रमाण के द्वारा की जाती है, उसे 'अर्थापत्ति' कहते हैं। जसे 'पीनो देवदत्तो दिवा न सुङ्क्ते' यहाँ पर 'देवदत्त मोटा है'—यह 'अनुपपद्यमान अर्थ' है, और 'रात्रि मोजन' उसका 'उपपादक अर्थ' है। क्योंकि देवदत्त यदि 'दिन' में न खाय और 'रात' में मी न खाय तो वह मोटा नहीं हो सकता। दिन में न खाने वाला ज्यक्ति 'राति' में मी न खाय तो वह मोटा नहीं हो सकता। दिन में न खाने वाला ज्यक्ति 'रात्रि मोजन' के बिना मोटा (पीन) हो ही नहीं सकता। इसलिए यहाँ पर अनुपपद्यमान अर्थ (दिवा अभुञ्जान व्यक्ति का पीनत्व) को देखकर उसके उपपादक अर्थ 'रात्रि मोजन' की कल्पना अर्थापत्ति प्रमाण के द्वारा कर ली जाती है।

#### 'अर्थापत्ति' की द्विविधता--

यह 'अर्थापत्ति' दो प्रकार की होती है—एक 'हण्टार्थापत्ति' और दूसरी 'श्रुतार्थापत्ति'। जहाँ 'अनुपपद्यमान अर्थ' को स्वयं अपने नेत्रों से देखकर उसके 'उपपादक अर्थ' की कल्पना की जाती है, उसे 'हण्टार्थापत्ति' कहते हैं और जहाँ किसी के मुख से 'अनुपपद्यमान अर्थ' को सुनकर उसके 'उपपादक' अर्थ की कल्पना की जाती है, उसे 'श्रुतार्थापत्ति' कहते हैं। 'पीनो देवदत्तो दिवा न मुङ्क्ते' यह उदाहरण दोनो 'अर्थापत्तियों' का हो सकता है।

मम्मटभट्ट ने 'दृष्टार्थाति' शब्द का प्रयोग न कर 'अर्थार्थाति' शब्द का प्रयोग किया है। 'श्रुतार्थापति' पक्ष में रात्रिभोजन का ज्ञान 'रात्री भुक्कते' इस शब्द के अध्याहार से होता है।

गङ्गायां घोष इत्यत्र तटस्य घोषाधिकरणत्वसिद्धये गङ्गाशब्दः स्वार्धमप-यति इत्येवमादौ लक्षणेनेषा लक्षणा ।

और 'अर्थार्थापत्ति' पक्ष में 'शब्द' का 'अध्याहार' न करके साक्षात् 'रात्रि-भोजन' रूप अर्थं का आक्षेप से ज्ञान होता है। इस प्रकार भट्ट और गुरु दोनों भीमांसकों के सिद्धान्त की दृष्टि से हा मम्मटभट्ट न 'श्रुतार्थापत्तेर्याथापत्तेर्वा' इस प्रकार 'श्रुतार्थापत्ति' तथा 'अर्थार्थापत्ति' शब्दों का प्रयोग किया है।

'देवदत्त मोटा हो रहा है, परन्तु वह दिन में नहीं खाता है' यहाँ पर 'रात्रिभोजन' की उपस्थिति लक्षणा से नहीं हो रही है, क्योंकि उसकी उपस्थिति तो श्रुतार्थापत्ति या अर्थार्थापत्ति से ही हो जाती है।

### लक्षण लच्चणा का उदाहरण--

मुकुलमट्ट के द्वारा उपस्थित किये गये उपादानलक्षणा के दोनों उदाहरणों का खण्डन हो चुका। प्रन्यकार ने अपने मत के अनुसार उपादानलक्षणा के 'कुन्ताः प्रविशन्ति' आदि उदाहरण बता दिये। अब क्रमप्राप्त 'लक्षण-लक्षणा' का उदाहरण अपने 'गङ्गायां घोषः' दे रहे हैं। मुकुलभट्ट ने भी लक्षण-लक्षणा का यही उदाहरण अपने प्रन्थ में दिया है।

गंगायामिति। 'गङ्गायां घोषः' वाक्य में प्रयुक्त 'घोष' के अधिकरणत्व की सिद्धि के लिए 'गङ्गा' शब्द अपने 'जलप्रवाह' रूप स्वार्थ ( मुख्यार्थ ) का परित्याग कर देता है। इसलिए इस प्रकार के उदाहरणों में 'लक्षणेन स्वार्ध समर्प- 'णेन उपलक्षिता' लक्षणरूप स्वार्थसमपंण से उपलक्षित होने से यह 'लक्षणा' 'लक्षण- लक्षणा' कहलाती है।

### 'गङ्गायां घोषः' के उदाहरण पर विचारात्मक विश्लेषण

विशेष विवरण—इस 'छक्षण-छक्षणा' को ही वेदान्ती छोग 'जहत्स्वार्था छक्षणा' कहते हैं। उक्त दोनों ही नामों से यह स्पष्ट हो जाता है कि इस लक्षणा में 'छक्षक पद' दूसरे पदों के अन्वय सिद्धि के लिए अपने मुख्यार्थ का त्याग कर देता है। इस 'जहत्स्वार्था' या 'छक्षणलक्षणा' के अनेक उदाहरणों में 'गङ्गायां घोषः' यह उदाहरण अत्यन्त प्रसिद्ध है।

मुकुलभटट ने भी इसी उदाहरण को दिलाया है। और उसमें 'लक्षगलक्षगा' के लक्षण का समन्वय कर दिलाया है। वे कहते हैं कि 'गंगा' शब्द से जो 'तट' अर्थ की उपस्थिति होती है, वह केवल 'तटत्वेन' तटरूप से होतो है। गंगा से ल्सम्बद्ध तट के रूप में नहीं। गंगा शब्द के प्रापेश से लेकर उन्हें कि

#### उभयरूपा चेयं शुद्धा उपचारेणामिश्रितत्वात्।

जाती है कि यमुना नदी का तट उपस्थित नहीं होता है। मुकुल मट्ट का यह सिद्धांत 'ताटस्थ्य' सिद्धांत कहलाता है। काव्यप्रकाशकार इस सिद्धांत का खण्डन आगे करेंगे।

#### न्यायशास्त्र में 'लक्षण लक्षणा' का उदाहरण —

परम्परा सम्बन्ध से की जाने वाली 'लक्षणा' का 'लक्षण-लक्षणा' कहते हैं। उसका उदाहरण 'द्विरेफ:' दिया गया है। 'द्विरेफ' शब्द का वाच्यार्थ तो दोरेफ से युक्त 'भ्रमर' शब्द होता है। उससे पुनः लक्षणा द्वारा 'भौरा' अर्थ ज्ञात होता है। अतः परम्परया द्विरेफ' शब्द 'भ्रमर' अर्थ को लक्षित करता है। इसलिए यह 'लक्षण लक्षणा' का उदाहरण है।

### लक्षण-लक्षणा का अधिक स्पष्ट उदाहरण-

प्रनथकार ने 'गंगात्वेन' अर्थात् गंगा के साथ अभेद संबंध से ही 'तट' की उपस्थिति बताई है। तब 'गंगा' शब्द ने अपने वाच्यार्थ को सवंथा त्याग दिया, यह कैसे कहा जायगा? क्योंकि 'गंगा' का ही वह तट है, यमुना का नहीं। इस प्रतीति में गंगारूप 'छक्षक' पद की तटरूप 'छक्ष्यार्थ' के साथ सम्बन्ध की प्रतीति तो हो ही रही है। ऐसी परिस्थित में इसे जहत्स्वार्था (छक्षण-छक्षणा) का उदाहरण कैसे कहा गया है ?

अतः स्पष्ट बोधार्थं चतुर्थं उल्लास के सू० २९ में लक्षणामूलध्विन के अत्यन्तितर-स्कृतवाच्य नामक भेद के उदाहरण 'उपकृतं बहु तत्र किमुच्यते' को 'लक्षण-लक्षणा' या 'जहत्स्वार्था लक्षणा' का स्पष्ट उदाहरण कह सकते हैं।

यहाँ पर 'शब्द' अपने 'वाच्यार्थ' (मुल्गार्थं) को सर्वधा त्याग कर केवल 'लक्ष्यार्थ' को ही बता रहा है। यहाँ पर 'उपक्रतम्' का मुल्यार्थ वाधित हो रहा है, इसलिए 'अपक्रतम्' अर्थ को लक्षण-लक्षणा (जहत्स्वार्था लक्षणा) से वह बता रहा है। उसीप्रकार 'सुजनता' 'सखे' 'सुखितमास्स्व' आदि शब्द मी अपने वाच्यार्थं का सर्वधा त्यागकर अपने से विपरोत 'दुर्जनता' 'शत्रो' 'दुः खित मास्स्व' आदि अर्थों को लक्षणा से बता रहे हैं। उससे 'अपकारातिशय' को व्यक्षित किया गया है।

उभयरूपेति। यह दोनों प्रकार की लक्षणा 'उपचार' से मिश्रित न रहने के कारण 'शुद्धा' कहलाती है।

विशेष विवरण--दोनों लक्षणाओं में 'उपचार' का (साहश्य सम्बन्ध से दो अभिन्न वस्तुओं में अभेद ज्ञान के अभिन्नाय का ) मिश्रण नहीं रहता है। 'उपादान' और

'लक्षणलक्षणा' दोनों प्रकार की घुद्धा लक्षणाओं के सम्बन्ध में यह जो सिद्धान्त किया गया है कि वाच्यार्थ, 'लक्ष्यार्थ' से सर्वधा तटस्थ ( उदासीन ) रहता है क्यों कि-'लक्ष्यार्थं' की प्रतीति होने में 'वाच्यार्थं' की प्रतीति का कोई सम्बन्ध नहीं रहता । किन्तु यह उचित प्रतीत नहीं हो रहा है। क्योंकि इस 'शुद्धा-लक्षणा' के द्विविध प्रकारों में भी 'वाच्यार्थ' से 'लक्ष्यार्थ' की अभिन्तता ( उपरक्तता ) की प्रतीति होती है। तभी उसका प्रयोग करने वाले के अभीष्ट प्रयोग का प्रकाशन सम्भव हो पाता है। जैसे--'गङ्गायां घोषः' इस प्रयोग में 'लक्षण-लक्षणा' की गई है। यहाँ पर 'गङ्गा' शब्द से 'तटक्रप' लक्ष्यार्थ का बोधन किया जाता है। अतः यह समझ में आता है कि जबतक 'गङ्गा' शब्द के 'प्रवाहरूए' वाच्यार्थ से 'तटरूप' लक्ष्यार्थ की सम्बद्ध न माना जाय तब तक 'शैत्य-पावनत्वादि' प्रयोजन, जो वक्ता को अभीष्ट हैं, उसकी कमी मी प्रतीति नहीं हो सकती, क्योंकि 'गङ्गा' शब्द के वाच्यार्थ (प्रवाह ) और लक्ष्यार्थ (तट) दोनों में जो अभेद प्रतीति होती है, उसी के बल पर 'प्रयोजन' की प्रतीति हो पाती है। अर्थात् 'वाच्यार्थ रूप प्रवाह' में रहने वाली पवित्रता और शीत-छता, लक्ष्यार्थ 'तट' से भी सम्बद्ध प्रतीत हो जाती है। यदि यहाँ पर 'तटरूप' रुक्ष्यार्थ का 'प्रवाहरूप' वाच्यार्थ से केवल सामीप्य सम्बन्ध ही प्रतीत होता तो 'गङ्गायां घोष:' इस लक्षणा के बदले 'गङ्गातटे घोष:' इस वाचक शब्द का ही प्रयोग कर लिया जाता, किन्तु 'गङ्गायां घोष:' कहने पर जिस प्रयोजन की प्रतीति होती है वह 'गङ्गातटे घोष:' कहने पर नहीं होती। लाक्षणिक प्रयोग में 'शैत्य-पावन-त्वादि' प्रयोजन-विशेष की 'अभिन्यक्ति' प्रयोक्ता को अपेक्षित है। वह (अपेक्षा) वाचक प्रयोग में पूर्ण नहीं हो पाती। निष्कर्ष यह है कि-'शुद्धा' और 'गौणी' दोनों लक्षणाओं में 'वाच्यार्थ' और 'लक्ष्यार्थ' के अभेद के कारण परस्पर समानता है। किन्तु 'शुद्धा' में उपचार का 'अमिश्रण' और 'गौणी' में उपचार का 'मिश्रण' रहता है। इसी से 'शुद्धा' 'गोणी' को एक दूसरे से मिन्न माना जाता है।

### गुद्धा तथा गौणी लक्षणा के सम्बन्ध में मम्मटभट्ट का मत—

इस प्रकार 'शुद्धालक्षणा' के उपादान तथा लक्षण दो नाम से दो प्रकार बताये गये। दोनों प्रकार की 'शुद्धा-लक्षणा' से मिन्न 'गौणी-लक्षणा' भी हुआ करती है। यहाँ प्रश्न यह होता है कि 'शुद्धा' तथा 'गौणी' लक्षणाओं का परस्पर 'सेद्कधर्म' क्या होता है ? इस निषय में सुकुल्भटट तथा सम्मटभटट का मतभेद है। सम्मटभटट 'शुद्धा' और 'गौणी' का भेदक धर्म 'खपचार' कहते हैं। अर्थात् सम्मटभटट के अनुसार 'उपचार' से रहित लक्षणा 'शुद्धा' है और 'उपचार' से युक्त लक्षणा 'गौणी' है। 'उपचार' का लक्षण यह है—'खपचारों हि नाम अत्यन्तं विश्वकितयोः

पदार्थयोः साहश्याति शयमहिम्ना भेदप्रतीतिस्थगनयात्रम्'—अत्यन्त भिन्न दो पदार्थों में अतिशय साहश्य के कारण उनमें भेद की प्रतीति का न होना ही 'उपचार' है। जैसे किसी बालक में बीरता, क्रूरता आदि के अत्यन्त सादृश्य के कारण 'सिहो माणवकः' आदि प्रयोग, उपचार-मूलक ही किये जाते हैं। इसीलिए उन्हें 'गोण-प्रयोग' कहते हैं। अर्थात् 'ओपचारिक प्रयोग' (गोण-प्रयोग) यहाँ पर किया गया है। ऐसे 'ओपचारिक प्रयोगों' में गोणीलक्षणा की जाती है। एवच्च उपचार ( सादृश्य सम्बन्ध ) के अतिरिक्त 'सामीप्य' आदि किसी अन्य सम्बन्ध से जो लक्षणा होती है उसे 'शुद्धा लक्षणा' कहते हैं। अभिप्राय यह है कि मम्मटभट्ट ने 'उपचार' के 'अभिश्रण को 'शुद्धा' और 'उपचार' के मिश्रण को 'गोणी' कहा है। ये मिश्रण और अमिश्रण हो उन 'दो लक्षणाओं' के भेदक धर्म हैं।

### शुद्धा तथा गौणी लक्षणा के सम्बन्ध में मुकुलभट्ट का मत-

किन्तु मुकूलभट्ट ने 'उपचार' को शुद्धालक्षणा और गौणीलक्षणा का भेदक धर्म नहीं माना है। वे शुद्धा और गौणी दोनों में 'उपचार के मिश्रण' को ही मानते हैं। अतएव मुकुलभटट ने 'उपचारमिश्रा लक्षणा' के शुद्धोपचार और गौणोपचार दो भेद किये हैं। तदनन्तर उनके सारोपा और साध्यवसाना दो भेद किये। इस रीति से 'उपचारमिश्र-लक्षणा' के चार भेद तथा 'शुद्धालक्षणा' के 'उपादानलक्षणा' और 'लक्षण लक्षणा' दो भेद किये हैं--इस प्रकार कुल मिलाकर उन्होंने लक्षणा के छह भेद किये हैं। उनके मत में 'उपचार' का अयं है—'अन्य के लिए अन्य शब्द का प्रयोग'। जहाँ 'सादृश्य' के कारण अन्य के लिए अन्य के वाचक शब्द का प्रयोग हो वहाँ 'गौणोपचार' कहा जाता है। और जहाँ 'अन्य के लिए अन्य शब्द का प्रयोग' सादृश्य के कारण न होकर किसी अन्य कार्य-कारण, जन्य-जनक आदि सम्बन्ध के कारण होता है, उसे 'शुद्धोपचार' कहते हैं। 'आयुष्टुं-तम्' यह शुद्धोपचार का उदाहरण है। यहाँ पर 'आयु के' कारणभूत 'घृत' के लिए 'आयु' शब्द का प्रयोग किया गया है तथा 'गौर्वाहीकः' इस उदाहरण में 'वाहीक' के लिए 'गी' पद का प्रयोग गुणों के सादृश्य को देखकर किया गया है। इसलिए यह गौणोपचार का उदाहरण है। वाहीक देश (पंजाब देश) में रहने वाले मनुष्य में 'गो' के सद्ध जाड्य, मान्य आदि गुणों (धर्मों ) का योग (सम्बन्ध ) है। तात्पय यह है कि उपचार का भी शुद्ध और गीण रूप हैं। इस कारण 'शुद्धा' और 'गीणी' का भेदक धर्म 'उपचार' नहीं हो सकता। मुकुलभटट 'शुद्धा' और 'गोणी' का भेद दिखाने के लिए 'ताटस्थ्य' को उनका भेदक धर्म मानते हैं। वे 'उपचार' को उनका भेदकधर्म नहीं मानते। 'ताटस्थ्य' का अर्थ है--'लक्ष्यार्थ तथा लक्षकार्थ का भेद'। मुकुलभट्ट के मत में 'सादृश्य' की अत्यधिकता से 'लक्ष्य और लक्षक' का O Bite Do

SANSKRIT LIBRARY | 
BOOK, NO: A 28 | 

काव्यप्रकाश:

अन्य लिक्ष्यस्य स्था स्थानित्य न भेद्रूपं ताटस्थ्यं तटादीनां गङ्गादिश्रव्दैः प्रतिपादने तत्त्वप्रतिषत्ते हि प्रतिपिपादियिषितप्रयोजनसम्प्रत्ययः गङ्गासम्बन्ध-मात्रप्रतीती तु गङ्गातटे घोष्-इस मुख्यश्रव्दाभिधानाल्लक्षणायाः को भेदः। (सारोश लक्षणा)

### (सू०१४) सारोपाऽन्या तु यञ्चोक्तौ विषयी विषयस्तथा।

अभेद, गौणीळक्षाणा में प्रतीत होता है। जीसे गौबहित कः में 'गी' और 'वाहीक पुरुष' दोनों अर्थों का अभेद प्रतीत होता है। और उसी कारण उन दोनों पदों में सासा-नाधिकरण्य का प्रयोग किया गया है। किन्तु 'शुद्धाळक्षाणा' (उपादान-लक्षणा और लक्षण लक्षणा) में लक्ष्य और लक्षक का अभेद नहीं है। वहां भेद (ताटस्थ्य) रहता है। 'उपादान-लक्षणा' के 'कुन्ताः प्रविश्वन्ति' उदाहरण में और 'लक्षण-लक्षणा' के 'गङ्गायां घोषः' उदाहरण में 'लक्ष्य और लक्षक' अर्थों का अभेद नहीं है, बित्क भेद (ताटस्थ्य) है। अर्थात् 'शुद्धालक्षणा' में ताटस्थ्य (लक्ष्य और लक्षक अर्थों का भेद ) है। अर्थात् 'शुद्धालक्षणा' में ताटस्थ्य (लक्ष्य और लक्षक अर्थों का अभेद ) प्रतीत होता है। और 'गौणीळक्षणा' में सादृश्य (लक्ष्य तथा लक्षक अर्थों का अभेद ) प्रतीत होता है। यह शुद्धा और गौणी में भेद है। यह शुक्कल भट्ट का सिद्धान्त है।

#### मुकुलभट्ट के 'ताटस्थ्य' सिद्धान्त का खण्डन—

सम्मट्भट्ट इस 'ताटस्थ्य-सिद्धान्त' के समर्थक नहीं हैं। वे 'अन्योर्लक्ष्यस्य लक्षकस्य च' ग्रन्थ से 'ताटस्थ्य' सिद्धान्त का खण्डन कर रहे हैं—

अनयोरिति। 'शुद्धालक्षणा' के दोनों भेदों (उपादान-लक्षणा और लक्षणा) में 'लक्ष्य' अर्थ और 'लक्षक' अर्थ का यानी गङ्गा के 'जलप्रवाहरूप' लक्ष्य अर्थ का मेद्प्रतीतिरूप 'ताटर्थ्य' नहीं कह सकते, क्योंकि लक्ष्यार्थरूप 'तट' आदि अर्थों को 'गङ्गा' आदि शब्दों से बताने पर हो 'तत्त्वप्रतिपत्ति' अर्थात् गंगात्व को (लक्ष्य तथा लक्षक यानी तट तथा जलप्रवाह के) अभेद की प्रतीति होने पर ही शैत्य-पावनत्वादि धर्मों के 'अतिशयरूप अभिलिषत प्रयोजनों' की प्रतीति हो सकता है। यदि 'तट' में 'तत्त्व' अर्थात् गङ्गात्व (गंगा शब्द के मुख्यार्थ जलप्रवाह) के साथ अभेद की प्रतीति न होकर केवल 'गंगा का सम्बन्धमात्र' प्रतीत होता हो तो 'गंगायां घोषः' इस लाक्षणिक शब्द के स्थान पर 'गङ्गातटे घोषः' गंगा के तट पर घोष है—इस मुख्य शब्द के द्वारा बताने में और लक्षणा के द्वारा बताने में क्या भेद रहेगा ?

#### सारोपा लक्षणा

( सु॰ १४ ) जिस पदार्थ का आरोप किया जाता है, वह विषयी और जिस

आरोप्यमाणः आरोपविषयश्च यज्ञानपहृतभेदौ सामानाधिकरण्येन निर्दि-इयेते, सा लक्षणा सारोपा।

(साध्यवसानिका लक्षणा)

(सू०१५) विषय्यन्तःकृतेऽन्यस्मिन् सा स्यात्साध्यवसानिका।।

विषयिणाऽऽरोप्यमाणेनान्तः क्वते निगीर्णे अन्यस्मित्रारोपविषये स्ति साध्यवसाना स्यात्।

(सारोपासाध्यवसानिकयोः प्रत्येकं द्वैविध्यम् )

### (स्०१६) भेदाविमौ च साहइयात्सम्बन्धान्तरत्स्तथा। गौणौ गुद्धौ च विज्ञेयौ—

(तयो: सादृश्यमूली भेदौ)

पदार्थ पर आरोप किया जाता है, वह विषय, इन दोनों का (सामानाधिकरण्य से) जिसमें निर्देश किया रहता है, उसे 'सारोपा' लक्षणा कहते हैं।

आरोप्येति । 'विषयी' और 'विषय' (आश्रय) की पृथक्ता जहाँ स्पष्ट रहती है, यानी जहाँ पर दोनों को समान विभक्तिवाले पदों से दिखाया जाता है, उसे 'सारोपा' छक्षणा कहते हैं।

#### साध्यवसानिका लक्षणा

(सू० १५) जब दूसरे को ( आरोप के 'विषय' आश्रय को ) यानी 'उपमेय' को 'आरोप्यमाण' ( आरोपित किया जाने वाला 'विषयी') अर्थात् उपमान के द्वारा अपने में ममाविष्ट यानी निगल लिया जाता है ( अपने भीतर अन्तर्भूत कर लिया जाता है) तब उसे लाध्यवसाना-लक्षाणा कहते हैं।। ११।।

विषयिणेति। 'खपमान' (आरोप्यमाण विषयी) के द्वारा जब 'उपमेय' (आरोप के विषय) को निर्माणं कर लिया जाता है, तब साध्यवसाना-लक्षाणा होती है। अर्थात् विषयिवाचक पद से ही विषय का प्रतिपादन (अध्यवसान) किये जाने पर साध्यवसाना-लक्षाणा होती है।

#### सारोपा और साध्यवसाना-दोनों के दो भेद-

( सू० १६ ) सारोपा और साध्यवसाना में से प्रत्येक के (मुख्यार्थ और लक्ष्यार्थ के) दोनों भेद जब साहरम पर आधारित हों तब उन्हें 'गौण', और जब अन्य किसी अम्बन्ध पर आधारित हों तब उन्हें 'शुद्ध' समझना चाहिये।

गौणी सारोपा और गौणी साध्यवसाना के सादश्यमूलक दो भेदों के उदाहरण—

इमावारोपाध्यवसानरूपो साहस्यहेत् भेदो गौर्वाहीक इत्यत्र गौरयिमत्यत्र च। अत्र हि स्वार्थसहचारिणो गुणाः जाड्यमान्द्यादयो छक्ष्यमाणाः अपि गोशब्दस्य परार्थाभिधाने प्रवृत्तिनिमित्तत्वमुपयान्ति इति केचित्। स्वार्थसह-चारिगुणाऽभेदन परार्थगता गुणा एव छक्ष्यन्ते, न तु परार्थोऽभिधीयत इत्यन्ये। साधारणगुणाश्रयत्वेन परार्थ एव लक्ष्यत इत्यपरे।

साहश्य सम्बन्ध पर आधारित 'सारोपा' और 'साध्यवसाना' ( साध्यवसान किता ) लक्षणा के ये दो भेद, क्रमशः 'गौर्वाहीकः' वाहीक देश का निवासी पुरुष 'गौ' (बैल) है, और 'गौरयम्' यह 'गौ' (बैल) है, इन दो उदाहरणों से स्पष्ट किये गये हैं। अर्थात् 'गौर्वाहोकः' यह उदाहरण 'सारोपा लक्षणा' का है, और 'गौरयम्' यह उदाहरण 'सारोपा लक्षणा' का है, और 'गौरयम्' यह उदाहरण 'साध्यवसाना लक्षणा' का है।

#### गौणी साध्यवसाना-विषयक तीन मत-

'गौरयम्' बादि गौणी साध्यवसाना के उदाहरणों में लक्षणावृत्ति से बोध्य लक्ष्य अर्थ क्या है ? इस विषय में काव्यप्रकाशकार मम्मटभट्ट ने 'तीन पक्षों' का उल्लेख किया है।

- (१) अत्र हीति। कुछ विचारकों का कहना है कि यहां पर अर्थात 'गौरयम्' आदि 'गौणी लक्षणा' के उदाहरणों में अपने अर्थ के सहचारी 'जाड्य, मान्ध' ( मूखंता, आलस्य ) आदि गुण, लक्षणा के द्वारा बोधित होकर भी, वे 'गो' शब्द के द्वारा 'वाहिक' रूप 'अन्य अर्थ' को अभिधा से बोधित करने मे प्रवृत्तिांनिमित्त बन जाते हैं। अर्थात् मुख्यार्थ 'गो' के साथ एक अधिकरण ( समानाधिकरण ) में रहने वाले 'मन्दता, मूखंता' आदि गुण यद्यपि लक्षाणा के द्वारा व्यक्त होते हैं, तथापि 'गो' ( वैल ) शब्द से 'वाहीक' रूप अन्य वस्तु का आभिधा से बोध करा देने में कारणी-भूत होते हैं।
- (२) स्वार्थेति। 'गो' शब्द के 'स्वार्थ-सहचारी' (अपने अयं के सहचारी) 'जाड्य, मान्य' आदि गुणों से अभिन्न रूप में 'वाहीक' गत गुण ही 'छिद्दात' होते हैं, किन्तु वे अभिधा के द्वारा 'वाहीक' अर्थ के बोधन में प्रवृत्तिनिमित्त नहीं होते हैं। अर्थात् मुख्यार्थ के समानाधिकरण रहने वाले गुणों के साथ जो उनकी एकरूपता (अभिन्नता) है, उससे अन्य वस्तु (वाहीक) के 'गुणों' का ही छद्दाणा से बोध होता है, उस अन्य वस्तु (वाहीक) का अभिधा से बोध नहीं होता है, ऐसा कुछ विद्वानों का कहना है।
- (३) साधारणेति । 'गौ' तथा 'वाहीक' दोनों के समान गुणों के बाश्रयरूप से 'वाहींक' अर्थ ही 'लक्षणा' से उपस्थित होता है, ऐसा मुकुळभट्ट और सीमांसक

उक्तञ्चान्यत्र—

'अभिधेयाविनाभूतप्रतीतिर्रुक्षणोच्यते । लक्ष्यमाणगुणैर्योगाद् वृत्तेरिष्टा तु गौणता ॥' इति ।

अविनाभावोऽत्र सम्बन्धमात्रम् , न तु नान्तरीयकत्वम् । तत्त्वे हि मख्राः क्रोशन्तीत्यादौ न लक्षणा स्याद् । अविनाभावे चाक्षेपेणैव सिद्धेलक्षणाया नोपयोग इत्युक्तम् ।

आदि अन्य लोग मानते हैं। इस अन्तिम पक्ष के साथ 'इत्यपरे' पद का प्रयोग प्रन्थकार ने किया है। व्याख्याकारों ने इस 'अपरे' पद का 'न परे' इति 'अपरे' ऐसा नव्य समास करके उसका अर्थ 'स्वीयाः' किया है।।

उक्त क्वेति । अन्यत्र कुमारिलभट्टपाद के श्लोकवार्तिक में कहा भी है--

विशेष विवरण—इस विषय में तीसरे पक्षा ( मुकुलमट्ट के मत ) को उपयुक्त समझकर उसके समर्थनार्थ कुमारिलभट्टपाद के 'श्लोकवार्तिक' प्रन्थ से 'अभि-धेयाविनाभूत' कारिका को उद्घृत किया गया है। इस कारिका का 'पूर्व अंश' जो प्रथकार ने दिया नहीं है, वह इस प्रकार है—'मानान्तरविरुद्धे हि मुख्यार्थस्य परिप्रहे।' सबको मिलाकर अर्थ इस प्रकार होगा—

अभिधेयेति। मुख्यार्थं का अन्य प्रमाणों से बाब होने पर अभिधेयार्थे (मुख्यार्थ) से सम्बद्ध (अविनाभूत) अर्थ की प्रतीति (बोध) कराने वाली शक्ति, 'लक्षणा' कही जाती है, और लक्ष्यमाण जाड्य-मान्द्यादि गुणों के योग (संबंध) से अर्थात् वाहीक में रहने से इस लक्षणावृत्ति की गौणता हो जाती है, अर्थात् इसे 'गुणेभ्यः आगतत्वात्' गौणी लक्षणा कहा जाता है।

अविनाभाव इति । उक्त कारिका में प्रयुक्त 'अविनाभाव' शब्द से 'सम्बन्ध-मात्र' (सामान्य ) ही समझना चाहिये, 'नान्तरीयकत्व' (व्याप्ति ) नहीं । क्योंकि 'नान्तरीयकत्व' (व्याप्ति ) अर्थ मानने पर 'मख्नाः क्रोशन्ति' मंच पुकारते हैं—इत्यादि स्थलों में 'मख्न' पद की 'मद्भचित पुरुषों' के अर्थ में लक्षणा नहीं हो सकेगी । तथा अविनाभाव (व्याप्ति ) अर्थ करने पर तो आक्षेप (अनुमान ) से ही लक्ष्यमाण अर्थ की सिद्धि हो जायगी, उसके लिए लक्षणा की कोई आवश्यकता ही नहीं रहेगी । प्रनथकार ने इस तीसरे मत में अपनी रुचि प्रदिशत की है, अन्यथा वे उसका खण्डन अवश्य करते ।।

शुद्धा सारोपा और शुद्धा साध्यवसाना लक्षणा के उदाहरण—
कपर गौणी सारोपा तथा गौणी साध्यवसाना लक्षणा के उदाहरणों को

(तयो: सम्बन्धान्तरपूली भेदी )

आयुर्घतम् आयुरेवेदमित्यादौ च सादृश्याद्ग्यत्कार्यकारणभावादि सम्बन्धान्तरम् । एवमादौ च कार्यकारणभावादिलक्षणपूर्वे आरोपाध्यवसाने ।

अत्र गौणभेद्योभेदेऽपि ताद्र्यप्रतीतिः सर्वथैवाऽभेदावगमश्च प्रयोजनम् । शुद्धभेदयोस्त्वन्यवैलक्षण्येनाव्यभिचारेण च कार्यकारित्वादि ।

बताने के पश्चात् अब 'शुद्धा सारोपा' तथा 'शुद्धा साध्यवसाना' लक्षाणा के उदाहरण दे रहे हैं—

आयुर्वितमिति। 'आयुर्घृतम्' घी आयु है और 'आयुरेबेदम्' यह (घी)
आयु ही है—इत्यादि उदाहरणों में ( 'आयुः' के लक्ष्यार्थ और वाच्यार्थ में ) साद्ययसम्बन्ध के अतिरिक्त ( साद्यय से मिन्न ) 'कार्य-कारणभाव' आदि अन्य
सम्बन्ध 'छक्षाणा' के प्रयोजक हैं। अर्थात् इस प्रकार के उदाहरणों में 'सारोपा'
और 'साध्यवसानिका' छक्षाणा, 'कार्यकारणभावादि' जैसे सम्बन्धों पर आधारित रहती हैं। अर्थात् 'आयुर्घृतम्' में 'आरोप्यमाण पदार्थ' 'आयु' है, तथा
'आरोपविषयपदार्थ' 'घृत' है। दोनों के अनपह्नुत-स्वरूप उपात्त होने से ( शब्दतः दोनों को बताने से ) यह 'शुद्धा सारोपा' लक्षणा का उदाहरण है। तथा 'आयुरेवेदम्' में आरोप विषय 'घृत' को शब्दतः उपात्त नहीं किया है अर्थात् आरोप विषय
का स्वरूप अपह्नुत होने से यह 'शुद्धा साध्यवसाना' लक्षणा का उदाहरण है।

किसी विद्वान् का कहना है कि 'आयुरेवेद्म' में 'इदं' सर्वनाम से आरोप विषय का संकेत हो ही जाता है, अतः वह 'साध्यवसाना' का ठीक उदाहरण नहीं बनता है। 'आयुः पिवामि' यह अधिक अच्छा उदाहरण है।

अत्रेति। यहाँ इन चारों उदाहरणों में से गीणी के (गौणी सारोपा और गौणी साध्यवसानिका के ) दोनों भेदों ('गौर्वोहीकः' तथा गौरयम्') में आरोप्यमाण 'गौ' तथा आरोपविषय 'वाहीक' का भेदज्ञान होने पर भी उन दोनों के 'तादात्म्य' की प्रतीति सक्षणा से होती है। उन दोनों के 'सर्वथा अभेद' का बोध करना ही इस गौणी सक्षणा का प्रयोजन है। किन्तु 'शुद्धा सारोपा' और 'शुद्धा साध्यवसा- तिका' इन शुद्धा के दो भेदों में अन्य वस्तु की अपेक्षया विरुक्षण रोति से एवं निश्चित रूप से विशिष्ट परिणाम पैदा करा देने का बीध कराना ही उसका फल है।

विशेष विवरण—सादृश्य सम्बन्ध के अतिरक्त (भिन्न) सम्बन्ध रहने पर शुद्धा लक्षणा होती है, यह पहले बता चुके हैं। उस 'शुद्धालक्षणा' के दो उदाहरण 'आयुर्घृतम्' और 'आयुरेवेदम्' मी प्रदर्शित किये थे, उसी प्रकार के कुछ अन्य कचित् ताद्ध्योदुपचारः, यथा—इन्द्रार्था स्थूणा इन्द्रः। कचित् स्वस्वामि-भावाद्, यथा—राजकीयः पुरुषो राजा। कचिद्वयवावयविभावाद्, यथा— अधहस्त इत्यक्राप्रसात्रेऽवयवे हस्तः। कचित् तात्क्रम्योद्, यथा-अतक्षा तक्षा।

(स्०१७) लक्षणाया भेदसंकलनम्) (स्०१७) लक्षणा तेन षड्विघा ॥ १२॥ ० य ३०२। १०००

आद्यभेदाभेयां सह।

उदाहरण भी दिखा रहे हैं, जिनमें 'साहरचसम्बन्ध' से भिन्त 'अन्यान्य सम्बन्ध' भी लक्षणा के प्रयोजक हो रहे हैं, अतः ये सब शुद्धा स्रक्षणा के उदाहरण हैं।

किचिदिति । कहीं पर ताद्रथ्यं से 'उपचार' होता है, वर्थात् 'उसके लिए' होते से अन्य के लिए अन्य के वाचक शब्द का प्रयोग किया जाता है। जैसे 'यज्ञ में इन्द्र' की पूजा करने के लिए बनाई गई स्थूणा (स्तम्म ) भी 'ताद्रथ्यसंबंध' से 'इन्द्र' कही जाती है। वर्षात् 'इन्द्रार्था स्थूणा इन्द्रः' में 'इन्द्र' और 'स्थूणा' में 'उपकार्थी-पकारकसावसम्बन्ध' है।

कहीं पर 'स्व-स्वामिशावसन्बन्ध' से अन्य शब्द का अन्यत्र भी प्रयोग किया जाता है। जैसे 'राजकीयः पुरुषो राजा' राजा का विशेष कृपा-पात्र 'पुरुष' भी 'राजा' कहलाता है।

कहीं पर 'अवयवावयविभावसम्बन्ध' से औपचारिक प्रयोग ( अन्य शब्द का अन्यत्र प्रयोग ) किया जाता है। 'जैसे 'अग्रहस्तः' यहाँ पर हाथ के केवल आगे के भाग ( अंगुलि ) के लिए 'ह्स्त' शब्द का प्रयोग किया जाता है।

कहीं पर उस कर्म के करने के कारण अर्थात 'तात्कम्यसम्बन्ध' से ओपचारिक शब्द का प्रयोग किया जाता है। जैसे अतक्षा 'तक्षा' = बढ़ई का काम करने वाला 'अतक्षा' अर्थात् बढ़ई के अतिरिक्त (भिन्न) ब्राह्मण आदि किसी व्यक्ति के लिए भी 'तक्षा' बढ़ई शब्द का प्रयोग 'तात्कम्यसम्बन्ध' से किया जाता है।

(स०१७) इसलिए 'लक्षणा' छः प्रकार की हुई ॥ १२॥

आद्यभेदाभ्यामिति। आद्य दोनों भेदों ( शुद्धा उपादान-लक्षणा तथा शुद्धा लक्षण-लक्षणा ) के साथ 'शुद्धा' तथा 'गौणी' दोनों में से प्रत्येक के सारोपा तथा साध्यवसाना के दो-दो भेद, कुल चारों भेदों को मिलाकर 'लक्षणा' के छह भेद होते हैं।

#### लक्षणा

- १ उपादान सारोपा
- २ उपादान साध्यवसाना
- ३ लक्षणलक्षणा सारोपा
- ४ लक्षणलक्षणा साध्यवसाना
- ५ गौणी सारोपा
- ६ गोणी साध्यवसाना

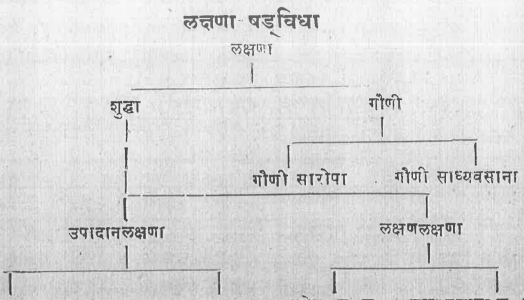
#### 'उदाहरण

कुन्ताः पुरुषाः प्रविशंति । कुन्ताः प्रविशंति ।

आयुर्घतम् ।

आयुरेवेदम्। गंगायां घोषः।

गौर्वाहीकः । गौरयम् ।



सारोपा-उपा०ल०। साध्यवसाना-उपा०ल० सारोपा-ल०ल०। साध्यवसाना-ल०ल०

कुछ विद्वानों का कहना है कि शुद्धात्वादि छह उपाधियों के द्वारा लक्षणा के छह भेद बताना ठीक नहीं है, क्योंकि (१) निरुद्धात्व और (२) प्रयोजनवत्त्व इन दो भेदों को भी मिलाना चाहिये, जिससे छक्षणा के आठ भेद (अष्टविधत्व) बताने चाहिये। इसका समाधान यह है कि प्रथमतः लक्षणा के निरूद्धा और प्रयोजनवती दो विभाग होंगे। तदनन्तर प्रयोजनवती के शुद्धात्वादि उपाधियों से छह विभाग करने होंगे। अतः इसे विभक्त-विभाग ही कहना होगा। इसलिए षड्विधत्व कहने में कोई अनुपपत्ति नहीं है। वास्तविकता तो यह है कि 'ठयङ्ग्येन रहिता रुद्धीं' (स०१८) इस अग्रिम प्रत्य को देखने से स्पष्ट प्रतीति होता है कि 'रुद्धि और प्रयोजन' की दृष्टि से भेद को यहाँ कहा भी नहीं है, इसलिए रुद्धि-प्रयोजन-छत अधिक भेदों की कल्पना करना उच्चित नहीं है। यद्यपि 'रुद्धितोऽथ प्रयोजनात' (स०१२) से रुद्धि और प्रयोजन बताये गये हैं, तथापि उन्हें विभाजक के रूप में नहीं बताया गया है, अपितु हेतु के रूप में बताया गया है। अन्यथा पुनरुक्ति होगी।

अन्य आळङ्कारिक विद्वान् लक्षणा के षड्विध विभाग को अनुपपन्न बताते हैं, क्योंकि गोणी के भी उपादान और लक्षणलक्षणारूप दो भेद हो सकते हैं। जैसे-गोर्वाहीकसाधारण्येन 'गावः एते समानीयन्ताम्' और 'गावः समानीय-न्ताम्' इसप्रकार उपादान सारोपा एवं साध्यवसाना के दो उदाहरण संभव हैं। इसलिए 'षड्विधा' का अर्थ वे इस प्रकार करते हैं—'षड्भिरूपाधिभिः कल्पिता विधाः प्रकाराः यस्यां सा षड्विधा'। अर्थात् छह उपाधियों से उसके अनेक प्रकार कल्पित किये जाते हैं।

किन्तु ऐसा समझना केवल भ्रममात्र है, क्योंकि तेरहवें सूत्र में 'हुद्धैव' में 'एव' शब्द का प्रयोग और 'सारोपान्या तु' (सू० १४) में 'तु' शब्द का प्रयोग

( उक्तभेदाया लक्षणाया: पुन: प्रकारत्रयम् )

सा च-

## (सू०१८) व्यङ्गचेन रहिता रूढौ सहिता तु प्रयोजने।

प्रयोजनं हि व्यञ्जनव्यापारगम्यमेव।।

(स्०१९) तच गृहमगृहं वा—

किया गया है। ग्रन्थकार के 'एव' और 'तु' शब्द की ओर घ्यान न पहुँच पाने से यह भ्रम होना संमव है। किच 'स्वसादृश्य' कभी स्ववृत्ति नहीं होता है अतः उपादानादि का संभव ही नहीं है, और संबंघांतर से मानने पर उसमें गौण-त्व नहीं कह सकते।

साहित्यद्रिणकार विश्वनाथ ने लक्षणा के सोलह भेद बताये हैं। लक्षणा के विमाग करते समय दर्पण में 'घोडश-भेदिता लक्षणा' बताया गया है। इस प्रकार रूढि-लक्षणा और प्रयोजनवती-लक्षणा के दो भेद पहले किये। दोनों के उपादान और लक्षण भेद से दो-दो भेद कर चार भेद बताये। बाद चारों के सारोपा-साध्यवसाना भेद से आठ भेद किये। फिर आठों के शुद्धा तथा गीणी भेद से दो-दो भेद किये। सब को मिलाने से कुल १६ भेद लक्षणा के प्रदिशत किये।

किन्तु ग्रन्थकार मस्मटमट्ट और मुकुलमट्ट दोनों ने 'उपादन और लक्षण-लक्षणा' ये दो भेद केवल 'शुद्धा' के ही माने हैं, 'गौणी' के नहीं, इसलिए इन के छः ही भेद होते हैं। विश्वनाथ ने गौणी के भी ये दोनों भेद माने हैं। मम्मट के छह भेदों में जोड़ देने से आठ (८) भेद हो जाते हैं। पुनः उसके रूढि-प्रयोजन से दो भेद कर दिये हैं। इसलिए विश्वनाथ के मत में लक्षणा के १६ भेद हो जाते हैं।

### प्रस्तुत भेदों से युक्त लक्तणा के पुनः तीन प्रकार—

सा चेति। और वह--

(सू॰ १८) 'क्रिटि' पर जब आधारित हो तब उसमें ठयङ्गचार्थ नहीं रहता है किन्तु जब वह 'प्रयोजन' पर आधारित रहती है, तब उसमें व्यक्त यार्थ रहता है। अर्थात् 'रूढि' के कारण होने वाले भेदों में व्यङ्गय से रहित तथा 'प्रयोजन' के कारण होने वाले भेदों में व्यङ्ग य के सहित वह होती है।।

प्रयोजनं होति । क्योंकि 'व्यख्नना' का व्यापार होने पर ही प्रयोजन की जाना जा सकता है। अर्थात् प्रयोजनवती छक्षणा में व्यङ्गच प्रयोजन अवश्य रहता है, इसलिए वह ठयङ्ग यसहित ही हुआ करती है।

(स्०१९) और वह 'ठयङ्गच प्रयोजन' कहीं पर 'गूढ' अर्थात् दुर्बोध,

तचेति व्यङ्गचम् । गृढं यथा—

मुखं विकसितस्मितं विश्वतविक्रमप्रेक्षितं

समुच्छितिविभ्रमा गतिरपास्तसंस्था मितः ।

डरो मुकुलितस्तनं जघनमंसबन्धोद्धुरं

बतेन्दुवदनातनौ तक्रणिमोद्गमो मोदते ॥ १॥

(सह्दयैकमात्रगम्य) और कहीं पर 'अगूढ' अर्थात् स्पष्ट (सर्वजनसंवेद्य) होता है। तच्चेति । और 'वह' अर्थात् ठ्यङ्गच्य । 'तच्च' में 'तत्' सर्वनाम पूर्वप्रयुक्त

गूढिसिति । गूढ व्यङ्गच का उदाहरण । जैसे—

मुखं विकसितेति। किसी युवती को देखकर किसी युवक की यह उक्ति है— बड़ी प्रसन्नता की बात है कि इस चन्द्रमुखी के अङ्गों में यौवन का उदय मुदित हो रहा है। इसके मुख पर 'स्मित' (मुसकान) विकसित है। 'विक्रिसा' (बंकता) को वश करनेवाला 'कटाक्षपात' है। 'गति' में 'बिल्लाखों' (विश्रमों) की उल्लाल है। 'बुद्धि' में 'परिमित विषयता' का त्याग है। 'कुच' अद्यखिली कली हैं। 'ज्ञानस्थल' अवयवों के पृष्ट होने से उभर रहा है अर्थात् ज्ञाचन प्रदेश रितक्रीड़ा के योग्य हुवा है। १॥

विशेष विवरण—किव ने ऊपर के उदाहरण में यौवन से ओत-प्रोत हुई युवती के स्मित (मुसकान) से, उसकी दृष्टि से, उसकी हाव-माव भरी गित से, उसके अंग-प्रत्यंग से, यौवन के प्रस्फुटित होने का सहदयगम्य हुद्य चित्र खींच दिया है। किन्तु यह 'ठयङ्ग्यार्थ' गूढ है, इसे सहदय काव्यममंत्र ही जान सकते हैं। यहाँ लक्षणा-मूळा ठयञ्जना है। काव्यप्रकाशकार ध्विनवादी आचार्यों के अनुयायी होने से इन्होंने भी प्रयोजनवती लक्षणा में 'प्रयोजन' को व्यञ्जनागम्य ही माना है।

उक्त उदाहरण में आये हुए शब्द, मुख्यार्थ का बाध हो जाने से लक्षणा के विषय

'योवन' (तर्हाणमोद्गम ) कोई चेतन वस्तु नहीं है। वह मुदित (हिषत ) नहीं हो सकता है। इस कारण यहाँ मुख्यार्थ का बाध हो रहा है। इसका लक्ष्यार्थ है— 'नायिका में अभिछाषा का होना'।

'विकसित' का अर्थ है 'प्रफुल्छित होना', किन्तु 'प्रफुल्छित होना' ( खिलना ) तो पुष्पों का धर्म है, न कि मुख की मुसकान ( स्मित ) का। इस कारण मुख को विकसित करने में मुख्यार्थ का बाध हो रहा है। अतः 'विकसित' का छक्ष्यार्थ है— उत्कषं। मुख्यार्थं 'विकसित' के साथ लक्ष्यार्थ 'उत्कषं' का 'असङ्कोचरूप' सादश्य सम्बन्ध है, क्योंकि विकास और आधिक्य दोनों में 'असङ्कोच' रहता है। और 'विकसित' का व्यक्ष्यार्थ हैं—'मुख को पुष्पों के समान सुगन्धित सूचित करना।'

इसमें साहरय सम्बन्ध होने से 'गौणी', 'मुख' एवं 'विकसित' दोनों का कथन होने से 'सारोपा' और 'विकसित' ने अपना मुख्यार्थ त्याग दिया है, इस कारण 'लक्षण-लक्षणा' है।

'वशिकृत' का मुख्य अर्थ है—'किसी को अपने वश में कर छेना', किन्तु यह चेतन का धमें है। 'कटाक्षों' द्वारा 'विक्रमा' ( वाँकेपन ) को वश में करना असम्मव है। अतः मुख्यार्थ का बाध हो रहा है। 'वशीकृत' का लक्ष्यार्थ 'स्वाधीन करना' यहाँ पर स्वीकार किया गया है। अपने अभिलिषत विषय में 'प्रवृत्तिरूप सम्बन्ध' है। और 'अपने प्रेमी में अनुगाग सृचित करना' हो उसका प्रयोजन व्याय है।

'विश्रम' वर्षात् युवतियों के हाथ-भाव, यह कोई उछलनेवाली वस्तु नहीं है। 'उछलना' धर्म तो जल आदि का है। अतः मुख्यार्थ का खाध है। यहाँ पर 'विश्रम' (उछलने) का लक्ष्यार्थ 'अधिकता' स्वीकार किया गया है। 'प्रेयी-प्रेरकभावसम्बन्ध' है। 'मनोहरता' व्यक्ष्य्य है।

'मित' में मर्यादा का लोप कहते में मुख्यार्थ का बाध है। 'क्योंकि 'मर्यादा' का त्याग करना 'चेतन' का धम है। यहाँ पर लक्ष्यार्थ 'अधीरता' है। 'कार्य-कारणभावसम्बन्ध' है। 'अनुराग का आधिक्य' व्यङ्ग्य है।

'मुकुलित' का मुख्यार्थ अधिख्छा रहना है। कुचों (स्तनों) को अधिख्छा कहने में मुख्यार्थ का बाध है। क्योंकि 'आधा खिळना' पुष्पों का होता है, न कि मनुष्य के अंगों का। अतः इसका लक्ष्यार्थ 'काठिन्य' (उभार) है। अवयवीं की सिघनतारूप साहश्य सम्बन्ध' है। 'मनोहरता' या आलिंगन योग्यत्व को सूचित करना ठ्यङ्ग्य है।

'उद्धुरत्व' का मुख्य अर्थ 'उत्कृष्ट्घुरात्व' ( घुरा को उठाया हुआ ) है। जघनस्थल को 'उद्घुर' कहने में मुख्यार्थ का जाध होता है। 'उद्घुरत्व' का लक्ष्यार्थ 'रमणीयत्व' है। 'भार' को सहन कर पाना रूप 'सादृश्य सम्बन्ध' है। 'बिल्क्क्षणरित-योग्यता' को सूचित करना ठयक्रग्य है।

इनमें जहाँ-जहाँ 'साहश्य सम्बन्ध ' है, वहाँ गौणी लक्षणा है, और जहाँ अन्या सम्बन्ध है, वहाँ शुद्धा लक्षणा है। इस प्रकार इस पद्य (काव्य ) में जो व्यक्तग्या अगूढं यथा—

श्रीपरिचयाज्जडा अपि भवन्त्यभिज्ञा विदग्धचरितानाम् । उपदिशति कामिनीनां यौवनमद एव छिलतानि । १०॥

अर्थ है, वह गूढ़ है अर्थात् वह सर्वजन-संवैद्य नहीं है। साधारण व्यक्ति इस व्यंग्यार्थ को सहज में नहीं समझ सकता है। इस व्यंग्यार्थ को 'काव्यसमंज्ञ सहृदय' हो समझ सकता है। इसिलए 'इस पद्य' को गूढ़ व्यङ्ग्य के उदाहरणरूप में प्रदर्शित किया गया है। अतः यहाँ गूढ़व्यंग्या छक्षणा है।

काव्यप्रकाश की संस्कृत टीका 'प्रदीप' के लेखक ने गूढव्यंग्या लक्षणा के उदाहरण-

'चकोरीपाण्डित्यं मिलनयित दृग्भिङ्गिमितिमा हिमांशोरद्वैतं कवलयित वक्त्रं मृगदृशः। तमोवैदग्ध्यानि स्थगयित कचः, किंच वचनं कुहूकण्ठीकण्ठध्वनिमधुरिमाणं तिरयित'॥

इस मृगनयनी (हरिणाक्षी) के नेत्र-कटाक्षों का प्रमाव चकोरी की चतुराई को तिरस्कृत (फीका) कर देता है, इसका वदन (मुख) चन्द्रमा की अनुपमता अद्दि-तीयता—बेजोड़पन) को ग्रस लेता है, इसका केशकलाप अन्धकार की सघनता को मात (तिरस्कृत) करता है, और इसकी घ्विन (आवाज) कोयल के कण्ठ से निकलने-वाली घ्विन के माधुर्य को फीका बना देती है।

इस पद में चार क्रियापद 'सिलनियति, कवलयिति, स्थगयिति, और तरयित' हैं, ये सब लाक्षणिक हैं। ये चारों क्रियापद 'लक्षणलक्षणा' के दाहरण रूप हैं।।

### पूद-व्यङ्ग्या लक्षणा—

जहाँ ऐसा व्यङ्ग्यार्थं हो, जो सहज ही में समझा जा सकता हो, वहाँ अगूढ

अगूढमिति । 'अगूढ' व्यङ्ग्य का उदाहरण । जैसे--

श्रीपरिचयादिति। लक्ष्मी की प्राप्ति हो जाने पर (श्री से परिचय हो जाने मूर्ख (जड) अर्थात् मन्दबुद्धि के मनुष्य भी चतुरों के व्यवहारों के (विदग्धों त्रों के) यानी रीति-रिवाजों के जानकार (अभिज्ञ) हो जाते हैं। (उपर्युक्त समर्थन अर्थान्तरन्यास अलंकार के द्वारा कर रहे हैं) यौवन का मद ही को विलास का पाठ पढ़ा देता है।। १०।।

अत्रोपदिशतीति।

( व्यङ्ग्यगिसताया लक्षणायास्त्रीवध्यप्रविपादनम् )

### (सू०२०) तदेषा कथिता त्रिधा ॥ १३ ॥

अत्रेति । इस पद्य में 'उपिद्शिति' पद का मुख्यार्थ है—'अज्ञात अर्थ को शब्द द्वारा बताना' अर्थात् 'उपिद्शिति' का अर्थ सिखाना यानी शिक्षा देना है । किन्तु इस प्रकार उपदेश करना तो चेतन का धर्म है (कार्य है)। 'योवन' तो जड है, उसके द्वारा उपदेश दिया जाना असंमव है । अतः मुख्यार्थ का बाध हो जाता है। इसिलए 'उपिदशित' का लक्ष्यार्थ—'आविष्करोति' (प्रकट करता है) है।

विशोष विवरण-- 'प्रकट करना' यह सामान्य वाक्य है, और 'उपदेश देना' ( सिखाना ) यह विशेष वाक्य है। अतः यहाँ 'सामान्य-विशेषसावसम्बन्ध' है, इस कारण यहाँ शुद्धा लक्षणा है। अनायास 'लालित्य का ज्ञान होना' यह ठ्यंग्य अर्थ है 'अनाचार्योपदिष्टं स्याल्लिलतं रतिचेष्टितम्'—िबना शिक्षा प्राप्त किये ही रितचेष्टाओं के ज्ञान को 'लिलित' कहते हैं। यह व्यंग्यार्थ 'गूढ' नहीं है, सहजाही में ज्ञात हो सकता है। अतः अगूढ व्यंग्य का यह उदाहरण है। 'उपदिशति' पद ने अपने 'मुख्यार्थ' को त्याग दिया है। अतः यहाँ लक्षण-लक्षणा है। 'अगूढ गुणीभूतव्यंग्य मध्यम काव्यं में यही लक्षणा होती है। 'गूढ' के समान 'अगूढ व्यंग्य' भी सभी लक्षणाओं के भेदों में हो सकता है। 'विद्ग्ध' (वि + दह् + क्त) का मुख्य अर्थ, विशेषरूप से पका हुआ। जैसे मिट्टी का घड़ा खूब अच्छी तरह से पका हुआ टन-टन आवाज करने वाला, टिकाऊ, व्यवहार योग्य होता है, उसी प्रकार काव्यशास्त्र में परिपक्त हुआ सहृदय व्यक्ति, व्यवहार-कुशल होता है। अतएव 'विद्रध' शब्द से उसका निर्देश किया जाता ह। इस 'विद्रध' प्रयोग को 'साहश्य-मूलकरूढसाध्यवसाना लक्षणा' का उदाहरण कह सकते हैं। 'प्रयोजन' की दिन्द से लक्षणा के जो तीन प्रकार कहे गए हैं, उनमें से 'गूढव्यंग्य' संज्ञक प्रथम प्रकार 'उत्तम काव्य' अर्वात् ध्वनिकाव्य में समझा जाता है, और जब व्यंग्यार्थ 'अगूह' या 'अतिगृद' (क्लिष्ट ) हो, तब वह काव्य गुणीभूतव्यंग्य अर्थात् सध्यस काव्य के रूप में कहलाता है। अत एव किसी कवि ने कहा है—

नान्धीपयोधर इवातितर्रा प्रकाशो नो गुर्जरोस्तन इवातितरां निगृदः। अर्थो गिरामपिहितः पिहितश्च कश्चित् सौभाग्यमेति मरहट्टबधूकुचांभः॥

यहाँ पर किव ने काव्य के 'व्यंग्यार्थं' का स्वरूप विशव करने में स्त्रियों की वेषमूषा से संबंधित उनके उत्तरीय वस्त्रपरिधान के वैशिष्ट्य का चतुराई से निरूपण किया है।

(सू॰ २०) इस प्रकार यह 'लक्षणा' व्यंग्य की हिं से तीन प्रकार की बताई गई।। १३।।

अव्यङ्गचा गूढव्यङ्गचा अगूढव्यङ्गचा च । ( लाक्षणिक-सव्दलक्षणम् )

### (सु०२१) तद्भूलीक्षणिक:--

शब्द इति सम्बध्यते, तद्भूस्तदाश्रयः।

( लक्षणामुला व्यक्षना )

### (स्०२२) तत्र व्यापारो व्यञ्जनात्मकः।

अन्यक्षचिति । (१) 'अन्यक्ष्या' न्यंग्यार्थं से रहित, (२) 'गूढन्यक्ष्या' गूहन्यंग्यार्थं के सहित, (३) 'अगूढन्यक्ष्या' प्रकट न्यंग्यार्थं वाली-यह कहकर उक्त तीन प्रकारों को स्पष्ट किया है।

दितीय उल्लास के आरंभ में दी गई 'स्याद् वाचको लाक्षणिक: शब्दोऽत्र व्यव्जकस्त्रिधा' (सू०५) कारिका में 'वाचक' 'लाक्षणिक' और 'व्यव्जक' तोन प्रकार के बाब्दों का उल्लेख किया गया था। उनमें से 'वाचक' शब्द को 'साक्षात् संकेतितं योऽथमिभधत्ते स वाचकः' (सू०९) से बता दिया गया है। लक्षणा का विवेचन करने के बाद, उसके आश्रयमूत लाक्षणिक शब्द का लक्षण अब कर रहे हैं—

(सू ० २१) छक्षणा के 'आश्रयभूत शब्द' को 'लाक्षणिक' शब्द कहते हैं।

शब्द इतीति । द्वितीय उल्लास की प्रथमकारिका अर्थात् सूत्र ५ से 'शब्द' पद का सम्बन्ध 'मण्डूकप्लुतिन्याय' से यहाँ पर किया गया है । 'तद्भूः' का अर्थ है— उस लक्षणा का आश्रय ।

#### लक्षणामूलक व्यञ्जना

(सू॰ २२) उस व्यङ्ग्यार्थक्य प्रयोजन की प्रतीति कराने में 'लाक्षणिक' शब्द का लक्षणा व्यापार से मिन्न (पृथक् ) व्यञ्जनारूप व्यापाए होता है।

### प्रयोजन की प्रतीति में न्यञ्जनाच्यापार की अनिवार्यता—

विशेष विवरण--मुकुलमट्ट ने 'रूढि' तथा 'प्रयोजन' को 'लक्षणा' का प्रयोजक हेतु कहा है। 'रूढेः प्रयोजकाद्वापि व्यवहारे विलोक्यते।' कारिका भाग की व्याख्या में उन्होंने 'लक्षणा' का प्रयोजन, 'पुण्यत्व, मनोहारित्वादि का प्रतिपादन' माना है। क्योंकि उक्त प्रयोजन की प्रतीति, 'स्व' शब्द से अभिधा के द्वारा नहीं हो पाती। किन्तु ध्वनिवादी आचार्य तो प्रयोजन की प्रतीति 'व्यंजना-व्यापार' से हो मानते हैं। लेकिन मुकुलभट्ट को 'व्यक्षनाव्यापार' मान्य नहीं है। इनके मन में प्रयोजन की प्रतीति 'लक्षणावृक्ति' से ही होती है।

कृत इत्याह्--

( व्यञ्जनाया आवश्यकता )

# (स्०२३) यस्य प्रतीतिमाधातुं लक्षणा समुपास्यते ॥ १४ ॥ फले शब्दैकगम्येऽच व्यञ्जनासापरा किया।

इस पर ध्यनिवादी का प्रश्न है कि यदि 'लक्षणावृत्ति' से हो 'प्रयोजन' की प्रतीति कहें तो यह दो प्रकार से कही जा सकती है— एक प्रकार यह होगा कि उस 'प्रयोजन' को ही लक्ष्यार्थ कहा जाय। और दूसरा प्रकार यह होगा कि 'प्रयोजन' को यदि 'लक्ष्यार्थ' से शिन्न कहें तो 'प्रयोजन-विशिष्ट तट' की उपस्थिति 'लक्षणा' से कही जायगी।

मुकुळभट्ट के प्रत्य—"अन्न हि गंगा-शब्दाभिधेयस्य स्नोतोविशेषस्य घोषाधि-करणत्वानुषपत्त्या सुख्यशब्दार्थवाधे स्ति योऽसी समीप-समीपि-भावात्मकः सम्बन्धस्तदाश्रयेण 'तटं' छक्षयति।" से प्रतीत होता है कि संभवतः वे 'तटं' को लक्ष्यार्थ मानते होंगे, जतः 'प्रयोजन' को छक्ष्यार्थ मानने की संभावना नहीं कर सकते। तब 'पुण्यत्व, सनोहारित्व' आदि 'प्रयोजन' की प्रतीति, 'गंगा' कब्द से तभी हो सकती है कि जब 'प्रयोजन-विशिष्ट तट' की उपस्थिति 'छक्षणा' के द्वारा मानी जाय। परन्तु सुकुलभट्ट ने इसको स्पष्ट नहीं किया है। किन्तु काट्य-प्रकाशकार सम्भटभट्ट ने उक्त दोनों पक्षों की आलोचना करते हुए १६ वीं तथा १७ वीं कारिका के प्रवाध में 'प्रयोजन' को छक्ष्यार्थ मानने की संभावना का और १७ वीं कारिका के उत्तरार्ध तथा १८ वीं कारिका में 'प्रयोजन-विशिष्ट तट' में छक्षणा मानने का निरसन किया है। उनके निरसन करने का अभिप्राय यह है कि यदि 'प्रयोजन' को 'लक्षणा' का प्रयोजक मानते हैं, तो उस 'प्रयोजन की प्रतीति' 'अभिधा' अथवा 'छक्षणा' से तो हो नहीं सकती। बतः उसकी (प्रयोजन की प्रविति' 'अभिधा' अथवा 'छक्षणा' से तो हो नहीं सकती। बतः उसकी (प्रयोजन की प्रविति के लिए व्यंजना को अवश्य ही मानना होगा। इसी अमिप्राय को प्रव्यकार सम्मटसट्ट 'कुत इत्याह' प्रन्थ से बता रहे हैं।

#### प्रयोजन की वाच्यता का निराकरण—

कुत इत्याहेति । व्यञ्जलाव्यापार ही नयों होता है ? इस प्रवन का उत्तर दे रहे हैं—

(सू० २३) जिस किसी 'प्रयोजन' की प्रतीति कराने के लिए लक्षणा (लाझिक नव्द) का सहारा स्वीकार किया जाता है।। १४।। केवल शब्द से गम्य (अनुमान आदि से नहीं) उस प्रयोजन (फल) को प्रतीति के लिए 'ठयञ्जना' के अतिरिक्त शब्द का और कोई व्यापार नहीं हो सकता है।। प्रयोजनप्रतिपिपाद्यिषया, यत्र सक्षणया शब्दप्रयोगस्तत्र नान्यतस्तत्प्रतीतिः, भिष तु तस्मादेव शब्दात्। न चात्र व्यञ्जनाहतेऽन्यो व्यापारः। तथा हि—

( प्रयोजनप्रत्यायने अभिषाया अनुपयोग: )

### (स्०२४) नामिधा समयामावात्—

गङ्गायां घोष इत्यादौ ये पावनत्वादयो धर्मास्तटादौ प्रतीयन्ते न तत्र गङ्गादिशब्दाः सङ्केतिताः।

( नापि लक्षणाविषय: )

### (स॰२५) हेत्वभावान्न स्रक्षणा ॥ १५॥

मुख्यार्थबाधादित्रयं हेतुः।

प्रयोजनप्रांतिपपादियपयेति । 'प्रयोजन विशेष' के प्रतिपादन करने की इच्छा से जहाँ लक्षणा से (लाक्षणिक) शब्द का प्रयोग किया जाता है, वहाँ अनुमानादि अन्य किसी उपाय (साधन) से उस प्रयोजन की प्रतीति नहीं हुआ करती, अपितु इसी शब्द' से होती है। उसके बोधन में 'शब्द' का व्यक्षना के अतिरिक्त अन्य कोइ व्यापार नहीं होता है। इसी बात को और अधिक स्पष्ट किया जा रहा है। तथा होति । क्योंकि—

(सू॰ २४) संकेतग्रह के न होने से 'अभिधावृत्ति' प्रयोजन का बोधन नहीं करा सकती।

गंगायामिति। 'गङ्गायां घोषः' इत्यादि स्थलों में 'पावनत्व, शीतल्यत्व' आदि जो धर्म 'तट' में प्रतीत होते हैं, उनमें 'गङ्गा' आदि शब्दों का संकेतप्रह (शिक्तप्रह) नहीं है। अतः उन धर्मों का ज्ञान 'अभिधा' से नहीं हो सकता है। प्रयोजन की लक्ष्यता का खण्डन—

(सू० २५) लक्षणा के प्रयोजक 'मुख्यार्थबाध आदि' हेतुओं के न होने से 'लक्षणा' मी प्रयोजन को नहीं बता सकती ।। १५ ।।

सुख्यार्थबाधादिति । 'सुख्यार्थ का बाध' और उसके साथ-साथ 'सुख्यार्थ से सम्बन्ध' तथा 'रूढि' अथवा 'प्रयोजन' में से कोई एक—ये 'तीन कारण' 'लक्षणा' करने में कारण हुआ करते हैं। वे तीनों कारण यहाँ नहीं हैं। अतः प्रयोजक सामग्री के न होने से 'प्रयोजन' का ज्ञान 'लक्षणा' से भी नहीं हो सकता है।

विशेष विवरण—२५ वें सूत्र में बताया है कि लक्षणा के प्रयोजक तीन हेतुओं ( मुख्यार्थ बाध, मुख्यार्थ से सम्बन्ध, रूढ़ि या प्रयोजन में से कोई एक ) में से कोई मी हेतु न होने से लक्षणा के द्वारा प्रयोजन का बोध नहीं कराया जा सकता। अग्रिम कारिका में इन्हीं हेतुओं के अभाव का उपपादन किया जायगा।

ते:,

ए ज

न्न

हा दि तु य

व

,

(१) अभिप्राय यह है कि 'गङ्गा' पद से 'तट' रूप अर्थ की प्रतीति होने के बाद जो 'शैत्य-पावनत्वादि धर्मों' की प्रतीति होती है, 'उसे' यदि लक्ष्यार्थ मान लें तो उससे पूर्व उपस्थित होने वाले 'तट' रूप अर्थ को मुख्यार्थ कहना होगा, किन्तु वह तो लक्ष्यार्थ है, अतः उसे मुख्यार्थ नहीं कह सकते, कथिंच्चत् यदि उसे मुख्यार्थ मान भी लें तो 'लक्षणा' होने के पूर्व उसका बाध होना चाहिये, लेकिन उसका 'बाध' भी नहीं हो रहा है, त्रयोकि 'तट' पर 'घोष' होता ही है। इसलिए भी 'लक्षणा' नहीं होगी। इस रीति से अगली कारिका (सूत्र २६) के 'लक्ष्यं न मुख्यं' 'नाऽत्यस्य बाधः' इस प्रथम चरण से 'मुख्यार्थबाध' रूप लक्षणा के प्रथम कारण का अभाव बताया गया है।

(२) 'लक्षणा' होने में दूसरा कारण 'लक्ष्यार्थ का मुख्यार्थ के साथ सम्बन्ध' है। यदि 'शैंत्य-पावनत्व' आदि वर्मी (प्रयोजन) को लक्ष्यार्थ कहा जाय तो 'तट' को मुख्यार्थ कहा होगा तब मुख्यार्थ कप 'तट' के साथ लक्ष्यार्थ कप 'शैंत्य-पावनत्व' थादि का (प्रयोजन का) सम्बन्ध बताना होगा, किन्तु 'शैंत्य-पावनत्व' का सम्बन्ध तो 'गंगा' शब्द के मुख्यार्थ कप 'जलप्रवाह' के साथ है, 'तट' के साथ नहीं हैं। इसलिए 'मुख्यार्थ के साथ सम्बन्ध' रूप दूसरा हेतु भी नहीं है। इस बात को अगली वारिका के 'योगः फलेन नो' इस द्वितीय चरण के अंश से बताया गया है। तात्पर्थ यह है कि 'लक्ष्यार्थ क्प' में कल्पित किये गये 'शैंत्यपावनत्व' आदि' फल (प्रयोजन) के साथ कल्पत मुख्यार्थ रूप 'तट' का सम्बन्ध भी ना होने से 'लक्षणा' के दूसरे हेतु (कारण) का भी अभाव बताया गया है।

(३) अब 'लक्षणा' में तीसरा हेतु (कारण) 'क िंद या प्रयोजन में से किसी एक की स्थिति' है। किन्तु इन दोनों में से कोई एक मी यहाँ नहीं है। क्यों कि 'गक्ना' शब्द 'शैंत्य-पावनत्वादिधमों' में रूढ़ नहीं है। यदि 'शैंत्य-पावनत्वादि प्रयोजन' को लक्ष्यार्थ कहें तो पुनः उसका कोई 'अन्य प्रयोजन' कहना होगा। किन्तु 'शैंत्य पावनत्वादि प्रयोजन' का कोई 'अन्य प्रयोजन' नहीं माना जा सकता। यदि 'अन्य प्रयोजन' मानने का आग्रह ही किया जाय तो उस 'प्रयोजन' का भी 'प्रयोजन', पुनः उसका भी 'प्रयोजन' कहना होगा, तब तो 'अनवस्था' दोष उपस्थित हो जायगा। अतः 'प्रयोजन' का पुनः प्रयोजन मानना उचित नहीं है। इसलिए 'रूढि और प्रयोजन' में से किसी एक (अन्यतर) की उपस्थितिरूप तीसरे कारण का भी अभाव है। इस कारण 'प्रयोजन की प्रतीति' 'उश्चणा' से नहीं करायी जा सकती इस बात को कारिका के उत्तरार्ध के 'न प्रयोजनमेतिस्मन' इस अंश से कहा गया है। यह अभिप्राय २६ वीं कारिका के तीन चरणों का है।

'प्रयोजन' को यदि 'लक्ष्यार्थ' कहें तो उसके विषय में 'शब्द' का 'स्खलद्-

( प्रयोजनप्रतिपादने लक्षणाया असामध्यम् )

तथा च-

### (सू०२६) लक्ष्यं न मुख्यं नाष्यत्र बाधो योगः फलेन नो । न प्रयोजनमेतिस्मिन् न च शब्दः स्खलद्गतिः ॥ १६॥

यथा गङ्गाशब्दः स्नातिस सबाध इति तटं लक्षयित, तद्वत् यदि तटेऽपि सबाधः स्यात् तत् प्रयोजनं लक्षयेत् , न च तटं मुख्योऽर्थः, नाष्यत्र बाधः, न

राति' होना जरूरी है। अन्यथा मुख्यार्थं बाघ, मुख्यार्थं संबंध आदि के पश्चात् ही उस अर्थं का बोध होना चाहिये। 'लक्षणा' के प्रयोजक 'मुख्यार्थ बाधादि हेतुओं' के बिना यदि उस शब्द से 'अर्थ प्रतीति' न हो सके, तब उस 'अर्थं' को 'लक्ष्यार्थं' कहा जाता है। जैसे—'गङ्गा' शब्द का 'लक्ष्यार्थं' 'तट' है, क्योंकि मुख्यार्थं बाधादि हेतुओं के उपस्थित हुए बिना 'गङ्गां' शब्द 'तट' रूप अर्थं को बताने में समर्थं नहीं है। अर्थात् वह 'गङ्गां' शब्द 'तट' रूप अर्थं का बोध कराने में 'स्खलद्गाति' है। इसल्लिए उस 'तट' रूप अर्थ को वह 'गंगां' शब्द 'लक्ष्यां' के द्वारा बता देता है। किन्तु 'शैंत्य-पावनत्व' आदि प्रयोजन को बताने में 'गङ्गा' आदि लाक्षणिक शब्द 'स्खलद्गति' ( असमर्थं ) नहीं है। तात्पर्य यह है कि शैंत्य-पावनत्वादि धर्मों को ( प्रयोजन को ) 'मुख्यार्थवाध' के बिना भी वह शब्द बता देने में समर्थ होते हैं। इसलिए प्रयोजन रूप अर्थं के प्रतिपादन करने में वह 'शब्द' स्खलद्गिति नहीं है। इसलिए प्रयोजन रूप अर्थं के प्रतिपादन करने में वह 'शब्द' स्खलद्गित नहीं है। अत: 'शैंत्य-पावनत्वादि प्रयोजन' का बोध कराने के लिए 'लक्षणा' की धावश्यकता नहीं है। उस अर्थं को बताने के लिए तो 'व्यञ्जनाव्यापार' को ही सानना होगा।

तथा चेति । इसी अमिप्राय को मम्मटमट्ट २६वीं कारिका के द्वारा बता रहे हैं। (सू० २६) लक्ष्यार्थ (तट) 'मुख्यार्थ' नहीं है, और न उसका यहाँ बाध होता है, तथा न उसका 'फल्ल' (शैंत्य-पावनत्व) के साथ 'सम्बन्ध' है, और उस 'प्रयोजन को लक्ष्यार्थ' मानने में कोई 'प्रयोजन' (फल्ल) भी नहीं है, और न 'प्रयोजन' के विषय में 'लाक्षणिक शब्द' स्खल्द्गिति ही है। अर्थात् मुख्यार्थवाधादि हेतुओं के बिना 'प्रयोजन' का बोध कराने में वह असमर्थं भी नहीं है। 'मुख्यार्थवाधादि' के बिना भी वह 'गंगा शब्द' शैंत्यनावनत्वादि प्रयोजन को अभिव्यक्त कर सकता है। 'मुख्यार्थ वाधा' होने पर तो वह गंगा शब्द 'तट' को ही बताता है, 'शैंत्य-पावनत्वादि प्रयोजन' को नहीं।। १६।।

यथेति। जैसे—'गंगायां घोषः' इस उदाहरण में 'घोष' का आधार बनने के किए 'गङ्गा' अपने 'जलप्रवाहरूप' मुख्यार्थ (वाच्यार्थ) में बाधित होता है।

11

!ऽपि

:, न

उस

के

पार्घं

ादि

है।

इस-

ादद

मों

थत

त

क्री

ी

1

घ

स

न्

च गंगाशब्दार्थस्य तटस्य पावनत्वाद्यैर्छक्षणीयैः सम्बन्धः, नापि प्रयोजने छक्ष्ये किष्टित् प्रयोजनम्, नापि गंगाशब्द्स्तटिमव प्रयोजनं प्रतिपादियतुम-समर्थः।

इसलिए वह (गङ्गाशब्द) 'लक्षणाव्यापार' की सहायता सै 'तट' रूप लक्ष्यार्थं को बताता है, उसी प्रकार यदि 'तट' में भी वह (गङ्गाशब्द) बाघित हो, तब वह (गङ्गाशब्द) 'शैत्य-पावनत्वादि प्रयोजन' को लक्षणा व्यापार से बता सकता है। अर्थात् पहले तो 'तट' को 'गङ्गा' शब्द का मुख्यार्थ माना जाय, और उसमें (तट में ) 'घोष' का आधार बनने की योग्यता का न' होना समझा जाय, तब कहीं मुख्यार्थ का बाध कहा जायेगा और तब 'लक्षणा' से प्रयोजन का बोध कहा जा सकेगा। किन्तु न तो 'तट' रूप अर्थ 'गङ्गा' शब्द का मुख्यार्थ है, और न उसका वाध होता है। एवं च मुख्यार्थवाध रूप प्रथम हेतु नहीं है। और यदि 'तट' रूप अर्थ को 'गङ्गा' शब्द का मुख्यार्थ, हठात् मान भी लें, तब भी 'गङ्गा' शब्द के 'तट' क्प 'कल्पित मुख्यार्थ' का उस लक्ष्यार्थ (जिसे आप लक्षणा से बताना चाह रहे हैं ) 'शैत्य-पावनत्वादि' के साथ संबंघ भी नहीं है । क्योंकि 'शैत्य-पावनत्वादि' का संबंध तो जलप्रवाह से है, 'तट' से नहीं। इसलिए 'मुख्यार्थ' के साथ 'लक्ष्यार्थ' का सम्बन्धरूप द्वितीय हेतु भी नहीं है। अब लक्षणा का तीसरा हेतु 'रूढ़ि' अथवा 'प्रयोजन' में से किसी एक की उपस्थिति होना आवश्यक है। किन्तु यहाँ उसका भी अभाव है। क्योंकि 'प्रयोजन' को छक्ष्यार्थ मानने में कोई 'अन्य प्रयोजन' मी नहीं दिखाई देता, और उस प्रयोजन को बताने में 'गङ्गाशब्द' असमर्थ ( स्खलद्गति ) भी नहीं है, क्योंकि वह (गङ्गाशब्द ) 'तट' रूप अर्थ को बताने में जैसा समर्थ है, वैसे ही वह 'प्रयोजन' को भी बताने में समर्थ है। इसलिए 'प्रयोजन का बोघ' लक्षणा से नहीं हो सकता। इस रीति से 'प्रयोजन' को लक्ष्यार्थ समझना संभव नहीं है ॥ १६॥

फिर भी व्यक्षना-विरोधी 'प्रयोजन' को लक्ष्यार्थ ही मानना चाहें और उसके लिए 'प्रयोजन' में भी कोई 'अन्य प्रयोजन' बताने का प्रयत्न भी करें, तो भी वह निर्थिक होगा, क्योंकि उस दशा में वह 'अन्य प्रयोजन' भी 'लक्ष्य' ही होगा, तब उस प्रयोजन के लिए 'किसी तीसरे प्रयोजन' की आवश्यकता रहेगी, पुनः उस तीसरे प्रयोजन के लिए 'चौथे प्रयोजन' की, इसी प्रकार उत्तरोत्तर प्रयोजन की आवश्यकता होने से 'अनवस्था' उत्पन्न होगी। इस प्रकार का अनवस्था दोष 'मूल' का ही विनाशक हो जाता है। इसलिए मूल-विनाशक अनवस्था दोष के मय से भी 'प्रयोजन' को लक्ष्यार्थ नहीं कह सकते। इसी अभिप्राय को प्रन्थकार २७ वें सूत्र से अब बता रहे हैं—

( लक्षणात्रयोजनस्य लक्षणाविषयत्वे दोष: )

### (स्०२७) एवमप्यनवस्था स्याद् या मूलक्षयकारिणी।

एवमपि प्रयोजनं चेल्लक्ष्यते तत् प्रयोजनान्तरेण तदपि प्रयोजनान्तरेणैति प्रकृताऽप्रतीतिकृद् अनवस्था भवेत्।

( प्रयोजनविशिष्टे लक्षणाया अनुपपत्तिः )

ननु पावनत्वादिधमीयुक्तमेव तटं लक्ष्यते, गङ्गायास्तटे घोष इत्यतोऽधिक-स्यार्थास्य प्रतीतिश्च प्रयोजनमिति विशिष्टे लक्षणा । तत्कि व्यञ्जनयेत्याह—

(सू०२७) इस प्रकार भी अनवस्था दोष होगा, जो मूल का ही नाशक हो जाता है।

एवमिति। इस प्रकार यदि 'प्रयोजन लक्षित' होता है—यह कहें, तो वह 'अन्य प्रयोजन' सं, और वह भी 'अन्य प्रयोजन' से लक्षित मानना होगा। इस प्रकार 'प्रयोजन' की अविश्रान्त परम्परा की कल्पना करते रहने के कारण मूलभूत प्रयम प्रयोजनरूप प्रस्तुत अर्थ की प्रतीति में भी बाधा पहुँचाने वाली मूलक्ष्यकारिणी अनवस्था होगी।

प्रयोजनविशिष्ट में लक्षणा का खण्डन—

विशेष विवरण- यहाँ तक मम्मटभट्ट ने यह बताया कि 'प्रयोजन' का ज्ञान लक्षणा से नहीं हो सकता। 'प्रयोजन' का ज्ञान प्राप्त करने के लिए 'व्यक्षना' को स्वीकार करना ही होगा। किन्तु 'विशिष्ट' में लक्षणा माननेवाला एक पक्ष अभी रोष है। 'विशिष्ट-लक्षणा' कहने का तात्पर्य यह है कि 'तट' रूप लक्ष्यार्थबोघ के साथ हो साथ 'शैत्य-पावन व' आदि प्रयोजन का मी बोध हो जाता है। अभिप्राय यह है कि 'लक्षणा' से केवल 'तट' का ही नहीं, अपितु 'शैत्य-पावनत्व' आदि प्रयोजन-विशिष्ट तट का बोध होता है। इसलिए उसके बोघ के लिए 'लक्षणामूला व्यञ्जना' को स्वीकार करने की आवश्यकता नहीं है। इस विशिष्ट लक्षणावादी का खण्डन मम्मटभट्ट ने १७ वीं कारिका के उत्तराधं तथा १८ वीं कारिका से किया है। इस अवसर पर विशिष्टलक्षणावादी के खण्डनायं प्रन्थकार के द्वारा दी गई युक्ति का अभिप्राय यह है कि 'ज्ञान का विषय' तथा 'ज्ञान का फल'—ये दोनों मिन्न-मिन्न हैं। उनको एक साथ मिलाया नहीं जा सकता। 'लक्षणाजन्य ज्ञान" का विषय 'तट' है, और उसका 'फल' (प्रयोजन) शैत्य-पावनत्व आदि का बोध होना है। अतः इन दोनों को एक साथ न मिलाकर अलग-अलग ही उनकी प्रतीति कहनी होगी, क्योंकि 'विषय' और 'फल' में कार्य-कारणभाव हुआ करता है। 'ज्ञान का विषय' ज्ञान को पैदा करता है अर्थात् 'ज्ञान' का कारण होता है

3 7 Cm

जैिं

ाक-

हो

भन्य योः 44

णी

ाति मी य

न

और 'ज्ञान का फल' (प्रयोजन) 'ज्ञान' का 'कार्य' होता है। इसलिए उन दोनों (कार्य-कारण) की उत्पत्ति एक-काल (समकाल) में नहीं हो सकती। निष्कर्ष यह है कि 'ज्ञान का विषय' और 'ज्ञान का फल' दोनों अलग-अलग हैं। यह बात न्यायमीमांसाद्शेन की प्रक्रिया से समझो जा सकतो है। 'घट-पट' आदि विषयों का जो ज्ञान होता है, उसका विषय 'घट-पट' आदि होते हैं, और वे 'ज्ञानो-त्पत्ति' के 'कारण' कहलाते हैं, इसलिए उनकी सत्ता ज्ञानोत्पत्ति के पूर्व रहती है, इसमें किसी भी दार्शनिक का मतभेद नहीं है। किन्तु 'ज्ञान' के 'फरु' के विजय में न्याय और मीमांसा दर्शन के सिद्धान्त अलग-अलग हैं।

न्याय का अनुव्यवसाय सिद्धान्त-

'घट' या 'नील' आदि 'विषयों' (वस्तुओं ) का ज्ञान, 'प्रत्यक्षां प्रमाणों' से हो जाता है। अर्थात् 'विषय' (वस्तु ) को देखते ही पहले उसका 'ज्ञान' उत्पन्न होता है। किन्तु 'झान' का ज्ञान कैसे होता है ? इस प्रश्न के समाधानार्थ नैयायिकों ने 'अनुव्यवसाय' की कल्पना की है। 'अनुव्यवसाय' का अर्थ है 'ज्ञान का ज्ञान'। अथमतः 'घट' को देखने पर 'अयं घटः' यह ज्ञान होता है। तद्नन्तर 'घटज्ञान-वान् अहम्' अथवा 'घटमहं जानामि' यह ज्ञान होता है। इन दो ज्ञानों में से 'अयं घट:' यह घट है-इस प्रकार का पह्छा ज्ञान 'व्यवसायात्मक' (व्यवसाय) ज्ञान है। और तद्नन्तर होनेवाला 'घडमहं जानामि' या 'घटज्ञानवान् अहम्' मैं घट को जानता हूँ या मुझे घट का ज्ञान है - यह दूसरा ज्ञान 'अनुव्यवसाय' है। 'अयं घटः' इस 'प्रथम ज्ञान' का विषय 'घट' है। और 'घटमहं जानामि' या 'घट-ज्ञानवान् सहम्' इस 'दूसरे ज्ञान' का विषय 'घटज्ञान' है। जैसे पहलां 'व्यवसाया-हमकज्ञान' अपने 'विषय घट' से पैदा होता है, उसी प्रकार 'दूसरा ज्ञान' अपने विषय 'व्यसायात्मक घटज्ञान' से उत्पन्न होता है। अत एव उसे 'अनुव्यवसाय' कहते हैं। यह 'अनुव्यवसाय', 'व्यवसायात्मक घटजान' का फल है। अर्थात् घटजान के विषयरूप 'घट' से उस 'घटज्ञान' का फलरूप 'अनुव्यवसाय' मिन्न है। इसलिए 'निषय' तथा 'ज्ञान के फल' को अलग-अलग मानना होगा। अतः 'विषय' और 'फल' दोनों की समकालीन ( एक ही काछ में ) उत्पत्ति नहीं मान सकते। यह न्यायदर्शन का सिद्धान्त है।

मोमांसकों का ज्ञातता-सिद्धान्त—

मीमांसकों का सिद्धान्त उपयुक्त 'न्यायसिद्धान्त' से कुछ मिन्न है। क्योंकि नैयायिकों ने 'अयं घटः' इस प्रकार ज्ञान होने के बाद उससे 'घटमहं जानामि' या 'घटज्ञानवान् अहम्' इस प्रकार 'अनुव्यवसायज्ञान' की उत्पत्ति मानी है।

किन्तु मीमांसक 'अनुष्यवसाय' के स्थान पर 'ज्ञातता' नामक 'धर्म' की उत्पत्ति

मानते हैं। मीमांसकों का कहना है कि 'अयं घटः' इस प्रकार का जान होने के बाद 'झातो मया घटः' इस प्रकार की प्रतिति होती है। इस प्रतीति में 'घट' में रहनेवाला 'ज्ञातता' नामक धर्म मासित होता है। यह 'ज्ञातता' धर्म, 'अयं घटः' इस ज्ञान होने के पूर्व 'घट' में नहीं था। 'अयं घटः' इस ज्ञान के बाद ही दह 'ज्ञातता' धर्म उसमें आया है। इसिएए वह ज्ञान से उत्पन्न हुआ है—यह मानना होगा। 'पूर्वज्ञान' ही उक्त 'धर्म' की उत्पत्ति में कारण है। 'कारण' के बिना कोई मी 'कार्य' उत्पन्न नहीं होता है। अतः 'ज्ञात' के बिना 'ज्ञातता' धर्म भी 'घट' में उत्पन्न तो हुआ है और उत्पन्न नहीं हो सकता। किन्तु 'ज्ञातता' धर्म 'घट' में उत्पन्न तो हुआ है और 'ज्ञातो मया घटः' इस प्रतीति में वह भास भी रहा है। अतः उसका कारण 'पूर्व ज्ञान' है—यह अवश्य ही मानना होगा। इस रीति से 'ज्ञातता' की अन्यथा अनुपपत्ति होने के कारण (अर्थापत्तिप्रमाण से) 'ज्ञातता' से ही ज्ञान का प्रहण (ज्ञान) होता है—यह मीमांसादर्शन का सिद्धान्त है।

अनुव्यवसाय और ज्ञातता में अन्तर—

नैयायिकों के सिद्धान्त में 'ज्ञान' का ग्रहण (ज्ञान) 'अनुज्यवसाय' से होता है, और मीमांसकों के सिद्धान्त में 'ज्ञान' का ग्रहण (ज्ञान) 'ज्ञातता' से होता है। नैयायिक का 'अनुज्यवसाय' भी 'अयं घट:' इस ज्ञान से उत्पन्न होता है, और मीमांसक की 'ज्ञातता' भी 'अयं घट:' इस ज्ञान से ही उत्पन्न होती है। तब उन दोनों के सिद्धान्तों में मौलिक भेद क्या है ? दोनों के अलग-अलग सिद्धान्त वयों भाने जाँय ?

इस प्रश्न का उत्तर सह है कि नैयायिकों का 'अनुव्यवसाय' 'आत्मा' में रहनेवाला (आत्मिनिष्ठ ) धर्म है, और मीमांसकों की 'ज्ञातता' 'घट-पट-नील' आदि विषयों में रहनेवाला (विषयिनिष्ठ ) धर्म है। इस मिन्नता के कारण इन दोनों के अलग-अलग सिद्धान्त माने गये हैं।

प्रकृत प्रसंग में इसकी चर्चा करने का प्रयोजन यह है कि जब यह स्वीकार हो चुका है कि 'ज्ञान' का 'विषय' और उसका 'फल्ल'—पुण्यत्व, मनोहरत्व, शीतलत्व, पावनत्वादि भी अन्न अलग ही स्वीकार करने होंगे, किन्तु उनकी 'उत्पत्ति' को समानकालीन मानना उचित नहीं होगा। इसलिए 'विशिष्ट-लक्षणा' का कथन स्वीकार नहीं किया जा सकता।

(पूर्वपक्ष) ननु पावनत्वादीति। अच्छा, यदि यह वहें कि पावनत्वादि धर्म से समन्वित हुआ 'तट' ही लक्षणा के द्वारा उपस्थित किया जा रहा है, और 'गङ्गायास्तटे घोषः' गंगा के तट पर घोष है, इस 'प्रतीति' की अपेक्षा अधिक अर्थ (पावनस्वादि से विशिष्ट तट) की प्रतीति कराना ही 'लक्षणा' का प्रयोजना र जा

0

1 2. 2

वह 7 ोई

H 36

न त्त

TIF 11

15. 43 यों!

H

5

7

3

5

(स्०२८) प्रयोजनेन सहितं लक्षणीयं न युज्यते ॥ १७॥

कुत इत्याह--(लक्ष्यत्रयोजनयोशित्रत्वम् )

(स॰२९) ज्ञानस्य विषयो हान्यः फलमन्यदुदाहतम्।

प्रत्यक्षादेनीलादिविषयः फलं च प्रकटता संवित्तिको ।

है। अतः 'पावनत्वादिविशिष्ट' में लक्षणा हो सवती है। तब 'ठयञ्जना' को स्वीकार करने की क्या आवश्यकता है ? तात्पर्यी यह है कि विशिष्ट में लक्षणा मान लेने से हो यदि काम चल जाता है तो एक अतिरिक्त व्यञ्जनावृत्ति मानना व्यशे है। इस प्रकार पूर्विपक्षी ने पूर्विपक्ष उपस्थित किया है। उक्त पूर्विपक्ष के समाधानार्थ सूर् २८ कारिका १७ को उपस्थित किया जा रहा है-

(स्०२८) प्रयोजन के सहित अर्थात् 'शैत्य-पावनत्वादि-विशिष्ट' तीर की **'लक्ष्यार्थ' ( लक्षणीय ) क**हना उचित नहीं है ।1 १७ ।।

कुत इति । क्यों उचित नहीं है, उसे बताते हैं—

(सू॰ २९) क्योंकि ज्ञान का विषय 'घट-पट' आदि अलग हैं और 'ज्ञान" का फल (प्रयोजन) नैयायिक के मत से 'अनुव्यवसाय' तथा भीमांसक के मत से 'ज्ञातता' अलग बताया गया है। अभिप्राय यह है कि 'नैयायिक' तथा 'मीमांसक' दोनों ही यह स्वीकार करते हैं कि ज्ञान का 'विषय' और उसका 'फल' दोनों भिन्न-भिन्न हैं। दोनों के मत में 'ज्ञान' का 'विषय' तो समान है, किन्तु 'फल' के विषय में मतभेद है।

प्रत्यक्षादेरिति । प्रत्यक्षादि प्रमाणों से उत्पन्न (जन्य ) हुए ज्ञान का विषयः 'घट-पट-नील' आदि हैं; किन्तु 'फल' मींमांसक के मत में 'ज्ञातता' (प्रकटता) मोर नैयायिक के मत में 'अनुव्यवसाय' ( संवित्त ) है।

विशेष विवरण—दोनों के ही मतों में 'ज्ञान' का विषय 'ज्ञान' के फल से भिन्न है। ज्ञान का कारण 'विषय' होता है। अतः उसकी अवस्थिति भी 'ज्ञान' के पूर्व रहती है। और 'फल' तो ज्ञान का कार्य है। अतः उसकी उत्पत्ति ज्ञान के बाद होती है। इसलिए 'लक्षणाजन्य ज्ञान' के विषय-'तटादि' और उसके फल-'पुण्यत्व, मनोहरत्व आदि' अथवा 'शीतलत्व-पावनत्व आदि' की स्थिति मी अलग-अलग है। उन दोनों की 'समानकालीन उत्पत्ति' नहीं हो सकती। इसलिए 'प्रयोजन' के सहित 'तट' आदि को लक्ष्यार्थ कहना उचित नहीं है।

( प्रयोजनविशिष्टे लक्षणाभाव: )

# (सू०२०) विशिष्टे लक्षणा नैवम्—

व्याख्यातम्।

(लक्ष्यार्थामन्तरं प्रयोजनप्रतीतिः)

# (सू०३१) विशेषाः स्युस्तु लक्षिते ॥ १८॥

तटादौ ये विशेषाः पावनत्वादयस्ते चाभिधा-तात्पर्य-ळक्षणाभ्यो व्यापारा-न्तरेण गम्याः । तच व्यञ्जन-ध्वनन-द्योतनादिशब्दवाच्यमवश्यमेषितव्यम् । एवं ळक्षणामूळं व्यञ्जकत्वमुक्तम् ।

( सू० ३० ) इस प्रकार विशिष्ट में लक्षणा नहीं कह सकते।

व्याख्यातमिति । इसकी व्याख्या सूत्र के शब्दों से ही (निगदेनैव) हो जाती है। अर्थात् इसका विवेचन कारिका के शब्दों से ही हो जाता है।

(सू० ३१) किन्तु लक्षित अर्थों में 'विद्योष' हो सकते हैं। अर्थात् 'विविधत घमं' (गुण), 'लक्षित वस्तु' में 'लक्षणा से मिन्न व्यापार' के द्वारा प्रतीत होंगे। अमिप्राय यह है कि 'लक्षणा' से केवल 'तट' की उपस्थित होने के बाद लक्षणा, मूलक व्यञ्जना' से उस 'त्टादिरूप' लक्ष्यार्थं (लक्ष्यवस्तु) में शैं:य-पावनत्वादि प्रयोजनों की प्रतीति हो सकती है।। १८।।

तटादाविति। 'तट' आदि लक्ष्यार्थं में जो पावनत्वादि विशेष (प्रयोजन रूप धर्म) प्रतीत होते हैं, वे 'अभिधा, तात्पर्या (अभिहितान्वयवादी कुमारिल भट्ट के द्वारा स्वीकृत) तथा छक्षणा से भिन्न व्यापार' के द्वारा प्रतीत होते हैं। अतः व्यञ्जन, ध्वनन, द्योतनादि शब्द से कहे जाने वाले उस व्यञ्जनाव्यापार को अन्तर्य ही स्वीकार करना चाहिये। उसको स्वीकार किये बिना 'प्रयोजन' का ज्ञान नहीं हो सकता।। १८।।

एवमिति । इस प्रकार लक्षणामूला (लक्षणा पर अधिष्ठित) उयञ्जना का

अभिधामूलक व्यंजना का लक्षण—

विशेष विवरण—इस प्रकार से मीमांसकों के व्यंजनाविरोधी मत का खण्डन करके ग्रंथकार मम्मटभट्ट ने अभिधा, छक्षणा से पृष्क व्यञ्जनावृत्ति के स्वीकार करने की आवश्यकता का सिद्धान्त बताया और उसका अच्छी तरह उपपादन भी किया। उस व्यञ्जनावृत्ति के भी दो भेद हैं—एक 'शाब्दीव्यञ्जना' और दूसरी आर्थी-व्यञ्जना'। पुनः शाब्दी व्यञ्जना के भी 'अभिधामूछा' तथा 'छक्षणामूछा' व्यञ्जना ये दो भेद होते हैं। लक्षणा का निरूपण करते समय प्रसंगतः प्राप्त 'प्रयोजन

38

अभिधामुलन्त्वाह-

(अभिवाम्लव्यञ्जनालक्षणम्)

### (स्०३२) अनेकार्थस्य शब्दस्य वाचकत्वे नियन्त्रिते । संयोगावैरवाच्यार्थघोकुद्वचापृतिरञ्जनम् ॥ १६॥

साहचर्यं विरोधिता। विप्रयोगश्च अर्थाः प्रकरणं लिङ्गं शब्दस्यान्यस्य सन्निधिः॥ सामध्यीमीचिती देशः कालो व्यक्तिः स्वराद्यः। विशेषस्मृतिहेतवः॥ शब्दार्थास्यानवच्छेदे

बोध' के लिए 'व्यञ्जन।' की आवश्यकता प्रतीत हुई, तब लक्षणामूला-व्यञ्जना का निरूपण भी उसी के साथ ग्रन्थकार ने कर दिया। अब शाब्दी व्यञ्जना के द्वितीय भेद 'अभिधामूला ब्यव्जना' का निरूपण अगली कारिका के द्वारा किया जा रहा है।

अभिधामूलिमिति । प्रत्यकार अभिधावृत्ति पर अधिष्ठित व्यञ्जकत्व बताते हैं-

(सू॰ ३२) 'संयोग-विप्रयोगादि' के द्वारा अनेकार्थक शब्दों के 'वा वकत्व' का किसी 'एक अर्थ' में वियन्त्रण कर दिये जाने पर उससे मिन्न 'अवाच्य अर्थ' ( अभिधावृत्ति से ज्ञात न होने वाले अयं ) की प्रतीति कराने वाला जो शब्द च्यापार होता है, उसे 'व्यञ्जना' ( अभिधामूला व्यञ्जना ) कहते हैं ।।१९।।

विशेष विवरण-अभिशाय यह है कि जब 'अनेकार्थक शब्द' किसी एक अर्थ में 'संयोगादि' कारणों से नियन्त्रित हो जाते हैं, तब भी उनसे किसी 'अन्य अथं की जो प्रतीति होती रहती है, वह प्रतीति 'जिस शब्द व्यापार' से होती है, उस 'शब्दव्यापार' को ही 'अभिधामूला व्यञ्जना' कहते हैं-यहो 'अभिधामूला व्यञ्जना' का लक्षण है। अनेकार्थक शब्दों का किसी एक ही अर्थ में नियन्त्रण करने वाले 'संयोग, विप्रयोग' आदि के अभिप्राय को समझाने के लिए श्रीभर्नेहरि के 'वाक्यपदीय' ग्रन्थ से दो कारिकाओं को उद्घृत कर रहे हैं।

अभितृ हिर की दो कारिकाओं का अर्थ-

अनेकार्थक शब्द के 'वाच्यार्थ' का निश्चय ( निर्णय ) न हो पाने पर 'विवक्षित (विशेष ) अर्थं' का निर्णय अग्रिम १४ कारणों से किया जाता है—

संयोग इति । (१) संयोग, (२) विषयोग, (३) साहचर्य, (४) विरोधिता, (५) अर्थ, (६) प्रकरण, (७) लिङ्ग, (८) अन्य शब्द की सन्निधि, (९) नामर्थ्य, (१०) औचित्य, (११) देश, (१२) काल, (१३) पुँक्षिक्र-स्वीलिङ्गादि-

11-

ाती

नत 

के : 15

ने T

इत्युक्तविशा।

्राः सशङ्खनको हरिः अशङ्खनको हरिरित्युच्यते । रामछक्ष्मणाविति दाश-रथी । रामार्जुनगितिस्तयोरिति भागेवकार्रावीर्थयोः । स्थाणुं भूज भवन्छिदे

विशिष्ट व्यक्ति और (१४) स्वर आदि अर्थात् उदात्त-अनुदात्त आदि स्वर इत्यादि १४ कारण हैं।

इत्युक्तिदिशेति । अर्लुहरि के द्वारा दिशत इस पद्धित से 'अग्रिम उदाहरणों' में अनेकार्थक शब्दों का किसी 'एक अर्थ' में 'संयोग आदि' के बल पर नियन्त्रणः किया जा सकता है।

उक्त चौदह कारणों में से प्रत्येक का उदाहरण देते हुए समझा रहे हैं। सबसे पहले 'संयोग' और 'विप्रयोग' के उदाहरण दे रहे हैं—

#### संयोग और विप्रयोग की नियन्त्रकता—

यमानिलेन्द्रचन्द्राके विष्णुसिंहां शुवाजिषु। शुकाहिकपिमर्केषु हरिनी कपिले त्रिषु।।

पुंल्लिक्स में प्रयुक्त 'हरि' शब्द — यम, अनिल, इन्द्र, चन्द्र, सूर्य, विष्णु, सिंह, किरण, घोड़ा, तोता, सर्प, मेढ़क का वाचक होता है। और पीत (किपल) अर्थ में 'हरि' शब्द का तीनों लिक्सों में प्रयोग किया जा सकता है। इस कोश के अनुसार 'हरि' शब्द अनेकार्यक है, परन्तु उसके साथ जब शंख-चक्र के संयोग अथवा विप्रयोग को बताया जाय तो वहाँ पर 'हरि' शब्द 'विष्णु' अर्थ का ही वाचक होगा। क्योंकि शंख-चक्र का संयोग तथा विप्रयोग उसी के साथ हो सकता है।

सशंखचक इति । इसलिए सशंखचको हरि:-शंख-चक्र के सहित हरि—यहाँ 'संयोग' से और अशंखचको हरि:—शंख-चक्र से रहित हरि—यहाँ 'विप्रयोग' से यह 'हरि' शब्द 'अच्युत'—विष्णु के अर्थ में ही नियन्त्रित होता है।

#### साहचर्य और विरोध की नियन्त्रकता—

रामः पशुविशेषे स्याज्जामद्ग्न्ये हलायुधे। राघवे चासिते श्वेते मनोज्ञेऽपि च वाच्यवत्।।

इसे कोश के अनुसार 'राम' शब्द के अनेक अर्थ होते हुए मी जब 'लक्ष्मण' के साथ 'रामलक्ष्मणी' इस रूप में 'राम' शब्द का प्रयोग किया जाता है। तब 'साहचर्य' के कारण उससे 'दशरथपुत्र राम' का ही प्रहण किया जाता है। किन्तु जब 'रामार्जुनी' इस प्रकार का प्रयोग होता है, तब 'परशुराम' तथा 'कार्तवीर्य अर्जुन' का विरोध रहने से 'विरोधिता' के कारण उसका 'परशुराम' अर्थ में नियन्त्रण हो जाता है।

इति हरे। सबै जानाति देव इति युष्मदर्थे। कुपितो सकरध्वज इति कामे। देवस्य पुरारातिरिति शंभी। मधुना मत्तः कोकिल इति वसन्ते। पातु वो दिय-

रामलक्ष्मणाविति। 'राम-लक्ष्मणी' इस प्रयोग में 'साहचर्ग' ने कारण 'राम-लक्ष्मण' दोनों वब्दों का 'द्शस्थ के पुत्रों' वे नियन्त्रण हो जाता है। और 'रामार्जुनगतिस्तयोः' इस प्रयोग में 'राम' और अर्जुन' इन दोनों शब्दों का 'विरोधिता' के कारण क्रमशः 'परशुराम' तथा 'कातेवीर्थ अर्जुन' के अर्थ हैं नियन्त्रण होता है।

अर्थ एवं प्रकरण की नियन्त्रकता—

इसी प्रकार 'स्थाणु' शब्द के अनेक अर्थ कोश में बताये गये हैं-स्थाणुनी घ्रुवः शंकुः स्थाणू रुद्र उमापतिः

'स्थाणु' शब्द के वृक्ष का ठूठ या स्थिर खड़ा हुआ खूँटा तथा 'शिव' आदि अनेकः

अर्थं होते हैं।

किन्तु 'स्थाणुं भज भवच्छिदे' इति । इसमें स्थाणु' का प्रयोग जब संसार से पार उतारने की प्रार्थना में किया जाय तो वह कार्य (अर्थ) केवल 'शिव' से ही सिट हो सकता है। इसलिए उस दशा में 'अर्था' (प्रयोजन) के कारण 'स्थाणु' शब्द 'शिव' के अर्थ में ही नियन्त्रित किया जाता है।

इसी प्रकार सर्वसिति। 'सर्व जानाति देवः'-देव सब जानते हैं। यहाँ पर 'प्रकरण' से अनेकार्थक 'देव' शब्द का 'आप' अर्था में नियन्त्रण हो जाता है।

यह नियंत्रण 'प्रकरण' के कारण हुआ है।

कुपित इति । 'कुपितो सकरध्वजः' यहाँ पर 'मकरध्वज' शब्द के समुद्रः सोषि विशेष, कामदेव आदि अनेक अर्थ होते हैं, किन्तु 'मकरध्वज' कुपित हो रहा है यहाँ पर 'लिझ' अर्थात् 'कोप' रूप चिह्न से 'मकरध्वज' शब्द को कामदेव के अर्थ में नियंत्रित किया जाता है। यह नियंत्रण 'लिझ' (चिह्न) के कारण हुआ है।

देवस्यति । 'देवस्य पुरारातेः'--पुरारि देव का । यहाँ पर अनेकार्थंक 'देव' शब्द को 'पुराराति' इस अन्य शब्द की 'सिनिधि' रहने से 'शंभु' अर्थ में

नियंत्रित किया जाता है। अत: यह नियंत्रण 'सिनिधि' के कारण हुआ है।

मधुनेति। 'मधुना मत्तः कोकिलः'-कोकिल मधु से मत्त हो रही है। यहाँ पर को किल को उन्मत्त करने का सामर्थ्य केवल वसंत में होने से 'मधु' शब्द को वसंत के अर्थ में नियंत्रित किया जाता है। यह नियंत्रण 'सामर्थ्य' को देखकर किया गया है। अर्थात् यह नियंत्रण 'सामध्यी' के कारण हुआ है।

पात्विति । 'पातु वो द्यिता मुख्म्'-पत्नी का मुख तुम्हारी रक्षा करे । यहाँ

तामुखमिति साम्मुख्ये। भात्यत्र परमेश्वर इति राजधानीरूपाद् देशाद्राजिन। चित्रभानुर्विभातीति दिने रवी, रात्री वहाँ। मित्रं भातीति सुदृदि। मित्रो भातीति रवौ। इन्द्रभत्रुरित्यादौ वेद एव, न कान्ये स्वरो विशेषप्रतीतिकृत्।

पर अनेकार्थंक 'मुख' राब्द को 'ओचित्य' के कारण आनुकूल्य (साम्मुख्य) अर्थ में नियन्त्रित किया जाता है। यह नियन्त्रण 'ओचिती' (सोचित्य) के कारण हुआ है।

भातीति । 'भात्यत्र परमेश्वरः'-यहाँ परमेश्वर सुशोमित होते हैं । यहाँ पर अनेकार्थंक 'परमेश्वर' शब्द को राजधानी रूप 'देश' के कारण 'राजा' अर्थ में नियन्त्रित किया जाता है । यह नियन्त्रण 'देश' के कारण हुआ है ।

चित्रभानुरिति । 'चित्रभानुर्विभाति'-चित्रभानु चमक रहा है। यहाँ पर अनेकार्यंक 'चित्रभानु' शब्द दिन में 'सूर्य' के अर्थ में और रात्रि में 'अग्नि' के अर्थ में नियन्त्रित किया जाता है। यह नियंत्रण 'काल' के कारण हुआ है।

मित्रमिति। 'मित्रम्भाति' – मित्र मुशोमित होता है। यहाँ पर अनेकार्थंक 'मित्र' शब्द नपुंसक लिङ्ग में प्रयुक्त हुआ है, इसलिए उसका नियन्त्रण 'सुहत्' अर्थ में होता है। किन्तु 'मित्रो भाति' – इस प्रकार जब 'मित्र' शब्द का पुँल्लिक में प्रयोग किया जाता है, तब उसका नियन्त्रण 'सूर्य' अर्थ में किया जाता है। यह नियन्त्रण 'ठयक्ति' – लिङ्ग के कारण हुआ है।

श्रीभर्तृहरि ने ऊपर प्रदिशत की गई दो कारिकाओं में अनेकार्थंक शब्द का एक अर्थ में नियन्त्रण करनेवाले संयोग, विष्रयोग आदि चौदह कारण बताये हैं। उनमें से अभी तक तेरह के उदाहरण दिखाये गये हैं। चौदहवाँ हेतु (कारण) 'स्वर' कहा गया है। उसे उदात्त, अनुदात्त आदि स्वरभेद से वेद में ही अर्थ भेद का नियामक माना गया है, काव्य में नहीं। इसलिए अन्य उदाहरणों के साथ उसे नहीं दिखाया गया।

इन्द्रशत्रुरिति । इसी अभिप्राय से ग्रंथकार ने कहा है कि, 'इन्द्रशत्रुः' इसमें स्वर-विशेष के द्वारा अर्थ-विशेष का ज्ञान जो होता है वह वेद में ही होता है, कान्य में नहीं। इसीलिए स्वर सम्बन्धि लौकिक उदाहरण नहीं बताया गया।

विशेष विवरण—ग्रंथकार ने 'इन्द्रशत्रुः' इस वैदिक प्रयोग में स्वर-भेद से अर्थभेद कैसे होता है ? उसे बताने के लिए व्याकरण के महाभाष्य से यहां उद्घृत किया
है। महाभाष्यकार ने व्याकरण के अध्ययन के वौदह मुख्य प्रयोजन बताये हैं। उनमें से 'दोष-दूषित शब्द का प्रयोग न करना' भी एक प्रयोजन बताया है। महाआष्यकार कहते हैं—

ानि । मित्रो

ल्य ) ) के

ाँ पर अर्थ

पर रेन'

थंक त्रण ब्द

में

एक से

हा 5 से

में य

-IT

एइहमेत्तत्थणिआ एइहमेत्तेहिं अच्छिवत्तेहिं। एइहमेत्तावत्था एइहमेत्तेहिं दिअएहिं ॥ ११ ॥

'दुष्टः शब्दः स्वरतो वर्णतो वा, मिध्या प्रयुक्तो न तमधीयाह । स वाग्वज्रो यजमानं हिनस्ति, यथेन्द्रशत्रुः स्वरतोपराधात्'॥ यहाँ पर 'इन्द्रशत्रुः' पद से सम्बन्धित घटना का संकेत जो किया गया है उसका उन्लेख तैत्तिरीयसंहिता के द्वितीय कांड के पंचम प्रपाठक में इस प्रकार किया

त्वष्टा का पुत्र विश्वकृप असुरों का मांजा भी था और देवताओं का पुरोहित भी था। अतः वह प्रत्यक्ष रूप से तो देवताओं का कार्य करता था किन्तु परोक्ष रूप से असुरों का भी कार्य करता रहता था। यह जानकर इन्द्र को बड़ा क्रोघ हुआ और उसने वज्र से उसका सिर काट दिया। उसके मारे जाने पर त्वष्टा ने इन्द्र को मारने बाले दूसरे पुत्र को उत्पन्न करने की इच्छा से एक यज्ञ आरम्म किया। उस यज्ञ में उसने 'इन्द्रशत्रुर्वधस्व' आदि मनत्र का 'ऊह' करके पाठ किया। उसका अभिप्राय यह था कि, 'इन्द्र को मारने वाले पुत्र की वृद्धि हो'। यहाँ पर 'शत्रु' शब्द 'शातियता' मारनेवाले के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। 'इन्द्रशत्रु' पद में दो प्रकार के समास हो सकते हैं। एक 'इन्द्रस्य शत्रुः शातियता = इन्द्रशत्रुः' अर्थात् इन्द्र को मारनेवाला—इस अर्थ में 'षष्ठीतत्पुरुष' समास हो सकता है। और दूसरा 'इन्द्रः शत्रुः शातियता यस्य सः = इन्द्रशत्रुः' इन्द्र जिसका मारनेवाला है—इस विग्रह में 'बहुन्नीहि' समास हो सकता है। इन दोनों समासों से शब्द का अर्थ बिलकुल उलटा हो जाता है। 'षष्ठीतत्पुरुष' समास करने पर 'इन्द्र को मारनेवाले पुत्र की वृद्धि हो' यह अर्थं होता है और 'बहुत्रीहि' समास में 'इन्द्र जिसको मारे' अर्थात् जिसकी मृत्यु इन्द्र के हाथ से हो उस पुत्र की उत्पत्ति हो-यह अर्थ हो जाता है। इन दो समासों में से 'षष्ठीतत्पृरुष' समासवाला अर्थ यजमान को अमीष्ट था। उस 'षष्ठीतत्पुरुष' समास में 'अन्तोदात्त' स्वर का प्रयोग होना चाहिये था, परन्तु मन्त्र पढ़ते समय उसने 'इन्द्रशत्रु' शब्द को 'आद्यदात्त' स्वर से उच्चारण किया यह 'आद्युदात्त' स्वर 'बहुन्नोहि' समास में होता है। इस स्वर के कारण अर्थ ही उलटा हो गया। इस प्रकार 'अन्तोदात्त' और 'आद्युदात्त' स्वर के भेद से अनेकार्थक 'इन्द्रशत्रु' शब्द का भिन्त-भिन्त अर्थों में नियन्त्रण वेद में ही हुआ है।

आद्मिहणादिति । कारिका में कहे गये 'स्वरादयः' में 'आदि' पद के प्रहण

करने से अभिनयादिकृत संकेत भी नियन्त्रक होते हैं। जैसे-

एदहिमिति (एताविदिति)। इतने बड़े स्तनों वाली, और इतनी बड़ी अ खो बाली तरुणी, इतने दिनों में, इतनी अवस्था की, हो गई।। ११।।

( एतावन्मात्रस्तिनका एतावन्मात्राभ्यामक्षिपत्राभ्याम् । एतावन्मात्रावस्था एतावन्मात्रीदवसैः ॥ )

इत्यादावभिनयाद्यः।

इत्थं संयोगादिभिरथान्तराभिधायकत्वे निवारितेऽप्यनेकार्थस्य शब्दस्य यत् क्वचिद्रथान्तरप्रतिपादनं तत्र नाभिधा नियमनात्तस्याः। न च लक्षणा मुख्यार्थवाधाद्यभावाद् अपि त्त्रञ्जनं व्यञ्जनमेव व्यापारः। यथा—

इत्यादाविति। इस पद्य में अभिनय आदि ने भी एक अर्थ में नियन्त्रण कर दिया है। अर्थात् अभिनयादि भी विशेष स्मरण कराने में कारण होते हैं।

विशेष विवरण —बुद्धिस्यत तत्तवर्थों के प्रतिपादन में शक्त रहनेवाले नानार्थक 'एतत्' आदि शब्दों की वाचकता 'अभिनय' के द्वारा स्तनादिगत परिमाण-विशेष रूप अर्थ में निथमित की गई है। 'आमलक मुकुलादि आकार' के अभिनय से स्तनप्रदर्शन, इसी प्रकार 'पद्मपलाशादि के आकार' के अभिनय से अवस्था का प्रदर्शन करने के अभिनय से अवस्था का प्रदर्शन, 'अंगुल्यग्रधारणादि' के अभिनय से दिवस प्रदर्शन किया गया है। 'हस्तादि किया के द्वारा नायिका आदि की अवस्था' के अनुकरण करने को 'अभिनय' कहते हैं। अध्यवा 'आकारादि प्रदर्शक हस्तादि चेष्टा' को 'अभिनय' कहते हैं। 'अभिनयादयः' में जो 'आदि' शब्द दिया गया है, उससे 'अपदेश' का ग्रहण करना चाहिये। 'हदय आदि पर रखे हुए हस्तादि' के द्वारा अपने अभिमत ( अभीष्ट ) के निर्देश करने को 'अपदेश' कहते हैं। वह भी अभिधा का नियामक होता है। जैसे—

इतः स दैत्यः प्राप्तश्रीनेत एवाईति क्षयम् । विषवृक्षोऽपि संवर्ध्य स्वयं छेत्तुमसाम्प्रतम् ॥ (कु॰ सं० २।५५)

इस पद्य में नानार्थक 'इतः' शब्द बुद्धि-स्थित अर्थ का परामर्शक होने से उसका वाचकत्व, हृदयनिहित हस्तरूप 'अपदेश' के द्वारा 'वक्ता' में नियमित किया गया है। 'अपदेश' में अनुकरण न होने से, उसको 'अभिनय' नहीं कहा जा सकता।

इत्थमिति। इस प्रकार संयोग विप्रयोग आदि के द्वारा अर्थान्तर के बोध-कत्व का निरसन हो जाने पर भी अनेकार्थक शब्द, जो कहीं अर्थान्तर को बताता है वहाँ अभिधा नहीं हो सकती, क्योंकि उसका नियन्त्रण (नियमन) हो चुका है। और मुख्यार्थवाघ आदि के न होने से लक्षणा भी नहीं हो सकती है। किन्तु अञ्जन-अर्थात् व्यञ्जना-व्यापार ही हो सकता है।

यथेति । जैसे--

भद्रात्मनो दुरिधरोहतनोर्विशाल-वंशोन्नतेः कृतिश्रलीमुखसङ्ग्रहस्य । यस्यानुपप्लवगतेः परवारणस्य दानाम्बुसेकसुभगः सततं करोऽभूत् ॥ १२॥

भद्रात्मन इति । सुन्दर आकृतिवाले, दूसरों से अपराजेय शरीर वाले, उच्चकुल में पैदा हुए, जिसने बाणों का संग्रह अथवा अभ्यास किया है, जिसकी गति ( ज्ञान ) अनुप्त्लुत अर्थात् अबाधित है और जो पर अर्थात् शत्रुओं का निवारण करने वाला है उस राजा का हाथ ( कर ) हाथी के सूँड़ के समान सर्वेदा दान के ( मदके ) संकल्प बोलकर छोड़े जाने वाले जल से सुन्दर रहता था।। १२।।

विशेष विवरण—उक्त रलोक में किसी राजा की प्रशंसा की जा रही है। अतः उक्त पद्य में जितने 'अनेकार्थक शब्द' हैं, उन सबका 'प्रकरण' को देखते हुए 'एक ही अर्थ' में नियन्त्रण हो जाता है। तथापि उक्त पद्य से 'गज (हाथी) परक' दूसरे अर्थ और उसके साथ 'उपमान-उपमेय-भाव' को भी प्रतीति होती है। 'राजा' के समस्त विशेषण 'हाथी' के पक्ष में भी लगते हैं। अतः यह 'दूसरी प्रतीति' जो हो रही है, 'अभिधामृत्वक व्यञ्जना' से ही होती है, उसे बताने के लिए हा यह उदाहरण दिया गया है।

गज पक्ष में उक्त पद्य का अर्थ इस प्रकार होगा—मद्र जाति वाले, जिसकी यीठ पर चढ़ने में कठिनाई होती है, अर्थात् बहुत ऊँचे, जिसकी पीठ की हड्डी (वंश) बहुत विशाल और उन्नत है, जिसकी गित धीर (अनुपण्लुत) है, और जिसने अपने मद-जल के कारण बहुत-से भ्रमरों का संग्रह कर रखा है, ऐसे उत्तम हाथी (परवारण) की सूँड़ (करके समान राजा का हाथ) मद्जल के बहने से सर्वदा सुन्दर प्रतीत होती है।। १२।।

विशेष विवरण—उक्त पद्य में प्राकरणिक अर्थ 'राजा' के पक्ष में है, बोर आगाकरणिक अर्थ 'गज' के पक्ष में है। क्यों कि 'राजा' वाच्य है और 'गज'—हस्ती, प्रतीयमान है। यहाँ पर अनेकार्थक 'मद्रात्मन!' इत्यादि शब्दों की 'अमिद्या' का राजा में और तद्व्य योग्य अर्थ में 'प्रकरण' के द्वारा नियन्त्रण किये जाने पर भी सहदयों को वासना बद्यात् (प्रतिभा के बल पर) 'गज' की और 'तद्व्य योग्य अर्थ' की जो प्रतीति होती है, वह 'व्यञ्जना' से ही होती है।

यद्यपि द्वितीय अर्थ तात्पर्यं का विषय है, तथापि 'तात्पर्यग्राहक-प्रकरण' आदि के न होने से उसे 'ठयङ्ग्यबोध का ही विषय' समझना चाहिए। यहाँ पर उक्त 'विशेषण-विशिष्ठ गज्ञ' की प्रतीति में 'राजा' और 'गज' के अर्थों का परस्पर सम्बन्ध अवगत होता है उसमें उपमानोपमेयभाव भी व्यंग्य हो रहा है। अन्यथा परस्पर असम्बद्ध अर्थद्वयं का बोधक होने से वाक्यभेद मानना होगा।

( व्यञ्जक्षाब्दलक्षणम् )

(सृ०३३) तद्यको व्यञ्जकः शब्दः— तद्यको व्यञ्जनयुक्तः।

( शब्दस्य व्यञ्जकत्वे अर्थस्य सहकारित्वम् )

(स्०३४) यत्सोऽधीन्तरयुक् तथा।

अर्थोऽपि व्यञ्जकस्तत्र सहकारितया मतः ॥२०॥

तथेति व्यञ्जकः।

इति मम्मटभट्टविरचिते काव्यप्रकाशे शब्दार्थस्वरूपनिर्णयो नाम द्वितीय उल्लासः ॥ २॥

— 图像(6)

#### शाब्दी व्यञ्जना में अर्थ का सहयोग—

इस प्रकार शाब्दी व्यव्जना के लक्षणामूला तथा अभिधामूला दोनों भेदों का निरूपण करने के पश्चात् उसमें अर्थ की सहकारिता का प्रतिपादन ग्रंथकार कर रहे हैं--

(सू० ३३) उस व्यञ्जनाव्यापार से युक्त शब्द को 'व्यञ्जक शब्द' कहते हैं। तद्यक्त इति। उस से युक्त अर्थात् व्यञ्जना व्यापार से युक्त।

(सू॰ ३४) क्योंकि वह व्यञ्जक शब्द दूसरे अर्थ के योग से अर्थात् अपने मुख्यार्थ का बोघन करने के पश्चात् उस प्रकार के दूसरे अर्थ का व्यञ्जक होता है। इसलिए उसके साथ सहकारों के रूप में (अप्रधान रूप से) अर्थ भी व्यञ्जक होता है। होता है।। २०।।

तथेति । सूत्रगत 'तथा' का अर्थं 'व्यञ्जक' किया गया है।

विशेष विवरण—'भद्रात्मन' इस उदाहरण में केवल 'शब्द' की व्यञ्जकताः रहने पर भी शब्दार्थयुगलरूप काव्य की व्यञ्जकता न रहने से काव्य में 'ध्वनि' का व्यवहार कैसे हो सकेगा ? इस प्रश्न का उत्तर ग्रन्थकार ने दिया है—

—''यत्सोऽर्थान्तरयुक् तथा।

अर्थोऽपि व्यञ्जकस्तत्र सहकारितयो मतः।"

सहकारी होने से 'वर्ष' भी व्यञ्जक माना जाता है। शब्द में परिवृत्ति (परिवर्तन) सहिष्णुता न रहने से इस व्यञ्जना को शब्दमूलक व्यञ्जना कहते हैं। 'अर्थोऽपि' यहाँ 'अपि' शब्द से 'शब्द' का भी समुच्चय किया गया है। सूत्रस्थित 'तथा' शब्द का अर्थ है 'व्यञ्जक'।

मम्मटभट्टकृत काव्यप्रकाश की रहस्यबोधिनी व्याख्या में काव्य के शब्द और अर्थों के स्वरूप-निरूपण नाम का द्वितीय उल्लास समाप्त हुआ।

#### वृतीय उष्ठासः

( पूर्वोत्तरसमन्वयः )

## (सू०३५) अर्थाः प्रोक्ताः पुरा तेषाम्—

अर्था वाच्य-लक्ष्य-व्यङ्गचाः। तेषां वाचक-लाक्षणिक-व्यञ्जकानाम् । (सू०३६) अर्थव्यञ्जकतोच्यते ।

की हशीत्याह—

( अर्थनिष्ठव्यक्षनालक्षणम् )

### (सू०३७) वयतृबोद्धव्यकाक्तां वाक्यवाच्यान्यस्तिधेः ॥२१॥

( द्वितीय और तृतीय उज्ज्ञास की संगति )

द्वितीय उल्लास में प्रन्थकार ने 'शब्द' तथा 'अर्थ' के स्वरूप का निर्णय करते हुए 'वाचक' 'लक्षक' और 'टयञ्जक' तीन प्रकार के शब्दों का तथा 'वाच्य' 'लक्ष्य" और 'टयङ्गय' तीन प्रकार के अर्थों का निरूपण किया था। 'लाक्षणिक' शब्द निरूपण के प्रसङ्ग में 'प्रयोजन' की प्रतीति होने के लिए 'टयञ्जनायृत्ति' की अत्यन्त आवश्यक्ता बताई थी। वह 'टयञ्जनाशक्ति' भी 'शाब्दी टयञ्जना' और 'आर्थी ट्यञ्जना' के भेद से दो प्रकार की होती है। उक्त 'शाब्दी टयञ्जना' के भी 'अभिधामूला टयञ्जना' नाम के दो भेद होते हैं। 'शाब्दी टयञ्जना' के दोनों भेदों का प्रतिपादन द्वितीय उल्लास में कर दिया गया है।

अब इस तृतीय उल्लास में 'आर्थी व्यञ्जना' के समस्त भेदों के उदाहरणों का निरूपण किया जा रहा है। इस उल्लास के आरम्भ में पूर्वोक्त विषयों का स्मरण दिलाकर 'आर्थी व्यञ्जना' का निरूपण किया जा रहा है।

( सू० ३५ ) अर्थों का वर्णन पूर्व ( 'वाच्यादयस्तदर्थाः स्युः' सू० ६ में ) किया जा चुका है।

अर्था इति । उनके अर्थात् वाचक, लाक्षणिक और व्यञ्जक शब्दों के अर्थ— 'वाच्य' 'लक्ष्य' और 'व्यङ्गच' तीन प्रकार के बताये गये थे ।

(सू० ३६) 'उनकी अर्थव्यव्जकता' (अर्थात् उन अर्थों पर आश्रित आर्थीं व्यक्षना) का वर्णन अब कर रहे हैं। आर्थीं व्यक्षना के भेद

की हशीति। वह 'आर्थी व्यञ्जना' कैसी होती है ? उसे बताते हैं— (स्०३७) १. वक्ता, २. बोद्धा (बोद्धव्य), ३. काकु, ४. वाक्य, ६ का० प्र०

## परतावदेशकालादेवेंशिष्ट्यात्प्रतिभाजुषाम् । योऽर्थस्यान्यार्थधोहेतुव्यीपारं। व्यक्तिरेव सा ॥२२॥

चोद्धव्यः प्रतिपाद्यः। काकुर्ध्वनेर्विकारः। प्रस्तावः प्रकरणम्। अर्थस्यः जाच्य-लक्ष्य-व्यङ्गचात्मनः।

क्रमेणोदाहरति—

अइपिहुलं जलकुंभं घेत्ण समागदिह्य सिंह तुरिअम्। समसेअसिल्लिणीसासणीसहा वीसमामि खणम्।। १३।। ( अतिपृथुलं जलकुम्भं गृहीत्वा समागनाऽस्मि सिंख ! त्वरितम्। श्रमस्वेदसिल्लिनिःश्वासिनःसहा विश्राम्यामि क्षणम्।। )

अत्र चौर्यरतगोपनं गम्यते।

भ वाच्य, ६ अन्यसिन्निधि, ७ प्रस्ताव, ८ देश, ९ काल, १० अन्यविध आदि के वैशिष्ट्य से प्रतिमाशा हो सहदयों को अर्थान्तर ( अन्य अर्थ ) को प्रतीति कराने बाला 'अर्थ' का जो व्यापार होता है उसे आर्थी व्यञ्जना कहते हैं ॥ २२ ॥

बोद्धन्य इति । 'बोद्धन्य' का अर्थ प्रतिराद्य है, अर्थात् जिससे बात कहो जाय वह है। 'काकु' ध्वनि के विकार को कहते हैं। 'काकु' का लक्षण मी इसी प्रकार किया गया है कि, 'मिन्नकण्ठध्वनिर्धीरें: काकुरित्यमिघीयते'। 'प्रस्ताव' का अर्थ प्रकरण है। अर्थ का यानी वाच्य, लक्ष्य और व्यक्कच का अर्थ का व्यापार 'आर्थी व्यञ्जना' के नाम से कहा जाता है।।२२।।

विशेष विचरण—इस वार्थी व्यक्षकता को मी 'सर्वेषां प्रायशोऽथीनाम् ०'सू० ७ पर बता चुके हैं। इसिलए यहाँ पर 'कीहशी' कहकर उसका स्वरूप पूछा जा
रहा है,। अर्थात् जैसे 'शब्द्व्यञ्जना' का स्वरूप 'नियन्त्रितार्थयोजनकत्व' है,
बैसे ही इस 'अर्थव्यञ्जकता' का कोई स्वरूप बताना चाहिये। इसिलए सू० ३ ९
वक्तुबोद्धव्य० इत्यादि से बताया गया है। एवं च 'वक्त्रादिवैलक्षण्यहेतुका, या
प्रतिभाशालिनामन्यार्थघीः तद्धेतुव्यापारत्वम्'—ही अर्थव्यञ्जकता का स्वरूप
है, ऐसा उद्योतकार ने कहा है।

क्रमेणेति । 'आर्थी च्यञ्जना' के दसों प्रकार के उदाहरण क्रम से दे रहे हैं।

(१) वक्ता की उक्ति के वैशिष्टय में (वक्तवैशिष्ट्य के कारण) व्यञ्जना — अइपिहुलमिति (अतिपृथुलमिति)। हे सिंख! मैं पानी से (जल से) मरे हुए बहुत बड़े घड़े को लेकर बड़ी तेजी से चली आ रही हूँ। परिश्रम के कारण नि:श्वास और पसीने से परेशान हो गई हूँ, इसलिए थोड़ी देर यहाँ बैठकर सुस्ताऊँगी।। १३।।

अत्रेति। उक्त पद्य में बक्ता के (वक्ता की उक्ति के) वैशिष्ट्य के कारण वीर्य-रत (गुप्त संयोग) छिपाने की प्रतीति होती है।।१३।। ओण्णिहं दोव्वल्लं चिन्ता अलसत्तणं सणीससिअम् । सम सन्द्भाइणीए केरं सिंह तुह वि अहह परिहवइ ॥ १४ ॥ ( ओव्रिद्रघं विन्तालसत्वं सिनःश्वसितम् । सम मन्द्रभागिन्याः कृते सिक त्वामिष अहह परिभवति ॥ ) अत्र दूरयास्तत्कामुकोपभोगो व्यज्यते ।

विशेष विवरण—अभिप्राय यह है कि कोई स्त्री पानी मरने के बहाने उपनायक के पास गई और उसके साथ संमोग करके आ रही है। छिपकर किये गये संमोग के चिन्ह पसीना आदि उसके मुख पर स्पष्टरूप से झलक रहे हैं। उन चिन्हों को देखकर कदाचित् यह मेरी सखी, चोरी से किये गये मेरे संमोग की शंका न करे, इसलिए वह कहने वाली स्त्री संमान्यमान शंका के निवारणार्थ पहले ही स्वयं कह, दे रही है कि पानी से मरा हुआ घड़ा लेकर और जल्दी-जल्दी चलकर आने से यह पसीना, सांस फूलना आदि ये सब कष्ट हो रहे हैं। इस प्रकार वह अपने चौर्य रित को छिपाने का प्रयत्न कर रही हैं। यह बात वक्ता के उक्ति-वैशिष्ट्य से व्यङ्ग थ है। यहाँ शब्द में परिवृत्तिसहत्व होने से अर्थ का ही व्यापार (वृत्ति) है। १३।।

(२) बोद्धा (बोद्धव्य) के वैशिष्ट्य में व्यञ्जना का उदाहरण—

ओणिणइमिति ( औन्निद्र यमिति )। हे सखि, मुझ मंदभागिनी के कारण नींद का न आना, दुर्बलता, चिन्ता, आलस्य और निःश्वास आदि तुमको भी भोगने पड़ रहे हैं, यह बड़े दु:ख की बात है ॥ १४॥

अत्रेति । इस पद्य में 'दूती का' उस नायिका के कामुक के साथ 'उपभोग व्यंग्य' है । यह 'आर्थी व्यव्जना' का उदाहरण है ।

(३) काकु के वैशिष्ट्य में व्यक्षना का उदाहरण—

'आर्थी व्यञ्जना' में 'वक्ता' तथा 'बोद्धा' के वैशिष्ट्य के दो उदाहरण बताने के बाद अब 'काकु' के द्वारा आर्थी व्यञ्जना का तीसरा उदाहरण प्रस्तुत कर रहे हैं।

विशेष विवरण—'काकु' शब्द का अर्थ है 'विशेष प्रकार की कण्ठध्वित'। अर्थात् एक विशेष प्रकार का बातचीत का लहजा। बोलने के इस विशेष लहजे से (ढंग से) भी अर्थ की व्यञ्जना होती है। उसे बताने के लिए नारायणभट्टकृत 'वेणीसंहार' नाटक के प्रथम अंक में से 'भीमसेन' की उक्ति को उदाहरण के रूप में दिया गया है। 'भीमसेन' और 'सहदेव' के संवाद का प्रसंग है। 'भीमसेन' के क्रोध को देखकर 'सहदेव' उनसे (भीमसेन से) कहते हैं कि आप के इस प्रकार के व्यापार को (विचार को) सनकर 'कदाचित् खिद्यते गुरुः' शायद गुरु (युधिष्ठर) नाराज

कान्यभकाशः तथाभूतां दृष्ट्वा नृपसदसि पाञ्चालतनयां वने न्याधैः सार्धे मान वर्ने व्याधैः सार्धं सुचिरमुषितं वल्कलधरैः। विराटस्यावासे स्थितमनुचितारम्भनिभृतं

गुरुः खेदं खिन्ने मिय भजति न। द्यापि कुरुषु ॥ १५ ॥ अत्र मिय न योग्यः खेदः कुरुषु तुं योग्य इति काका प्रकाश्यते । न च वाच्यसिद्धशङ्गमत्र काकुरिति गुणीभूतव्यङ्गश्रवं राङ्कश्यं, प्रश्नमात्रेणापि-काकोर्विश्रान्तेः।

हो जायेगें। उसके उत्तर में 'सीमसेन' वह रहे हैं कि 'गुरु: खेदमपि जानाति' अच्छा 'गुरु' ( युघिष्ठिर ) नाराज होना भी जानते हैं ?

तथाभूतामिति । उस राज-समा में 'पाञ्चाली' (द्रीपदी) की उस प्रकार की ( केश तथा वस्त्र खींचे जाने की ) अवस्था को देखकर ( गुरु नाराज नहीं हुए, उनको क्रोध नहीं आया ) फिर वन में वल्कल घारण कर दीघं काल तक (बारह वर्ष तक ) व्याघों ( बहेरियों ) के साथ रहते रहे ( तब मी उनको क्रोघ नहीं आया ) फिर विराट के घर में (रसोइया आदि के) अनुचित कार्यों को करके छिप कर (अज्ञात रूप में ) जो हम रहे ( उस समय भी गुरु को क्रोध नहीं आया ) और आज भी उनको कौरवों पर तो क्रोध नहीं आ रहा है, पर मैं कौरवों पर क्रोध करता हूँ तो मेरे ऊपर वे नाराज होते हैं।।१५॥

अत्रेति। यहाँ पर मेरे ऊपर क्रोध करना (नाराज होना) उचित नहीं है। कौरवों पर नाराज होना उचित है। यह अभिप्राय 'काकु' के द्वारा प्रकाशित हो रहा ॥१५॥

'काक्र' से आक्षिप्त अर्थ की ध्वनि रूपता में शंका समाधान

विशेष विवरण—शंका— ग्रंथकार ने इस ग्रन्थ के पंचम उल्लास में 'गुणीभूत-च्यङ्गच' काव्य के आठ भेदों को बताया है। उनमें 'वाच्यसिध्यङ्गव्यङ्गच' और 'काक्वाक्षिप्तव्यक्तच' नाम से 'गुणीभूतव्यक्तच्य' के दो भेद गिनाये गये हैं। वहाँ भी 'वेणीसंहार नाटक' से उद्धृत की गई भीमसेन की इसी प्रकार की निम्नलिखित उक्ति को 'काक्वाक्षिप्तव्यङ्ग्य' के उदाहरण में प्रस्तुत किया है-

मथ्नामि कौरवशतं समरे न कोपाद् दुःशासनस्य रुधिरं न पिवाम्युरस्तः। संचूर्णयामि गद्या न सुयोधनोरू सिंध करोतु भवतां नृपतिः पणेन।।

यदि तुम्हारे राजा (युधिष्टर) किसी शर्त पर 'कौरवों' से संनिध कर भी हों, तो नया मैं 'सी कीरवों' का युद्ध में क्रुद्ध होकर नाश नहीं करूँगा ? अथवा 'दु:शासन' की छाती का रुधिर (खून) क्या नहीं पीऊँगा ? अथवा 'सुयोधन' की उरुओं

को गदा से क्या नहीं तोडूंगा ?

F

7-

12

ति

: 1

19

भी

वा

हुअ

तहुआ सह गण्डस्थलिभिअं दिहिं ण णेसि अण्णत्तो ।

एणिंह सल्चेअ अहंतेअ कवाला ण सा दिठिठ ॥ १६ ॥

( तदा मम गण्डस्थलिमम्नां दृष्टि नानैशोरन्यत्र ।

इदानीं संवाहं तो च कपोली न सा दृष्टिः ॥ )
अत्र मत्सर्खीं कवोलप्रतिबिध्वितां पश्यतस्ते दृष्टिरन्यैवाभूत् , चिलतायान्तु 
तस्यामन्यैव जातेत्यहो प्रचलक्रकामुक्त्वं ते इति व्यज्यते ।

इदेशोऽयं सरसकदलिश्रेणिशोभातिशायी
कुञ्जोत्कर्षोङ्करितरमणीविश्रमो नर्मदायाः (

इस पद्य का उपर्युक्त अर्थ 'वाच्यायं' है। परन्तु 'मोम' के बोकने के ढंग से अर्थात् 'काकु' के द्वारा यह प्रकट हो रहा है कि 'युधिष्ठिर' भछे ही उनसे सिन्य कर छें किन्तु 'में' तो अपनी सब इच्छाएँ पूर्ण करके हो रहूँगा। यहाँ पर यह 'प्रतीत होने वाला अर्थ' 'काकु' से आक्षित होने के कारण इस पद्य को 'गुणो- सूतव्यङ्गच काव्य' माना गया है। 'तथाभूताम्' इत्यादि प्रकृत उदाहरण मो उसी प्रकार का है। अतः इसे भो 'काक्वाक्षित' होने से अथवा 'वाक्यसिद्ध का अंग' होने से 'गुणीभूतव्यङ्गच' मानना हो उचित है। तब इसे 'व्विन काव्य' के उदाहरण रूप में कैसे दिया जा रहा है ?

न चेति । समाधान—यहाँ पर 'काकु' ( से लभ्य अर्थ ) 'वाच्य की सिदि' में अंग है, इसलिए गुणीभूतच्यङ्गध ( काच्य ) है, ( ध्विन काच्य नहीं है )—यह 'शंका' कहीं करनी चाहिए । क्योंकि 'प्रश्नमात्र' से भी काकु की विश्रान्ति, हो सकती है । अर्थात् यहाँ 'काकु' केवल प्रश्नमात्र में ही विश्रान्त हो जाता है । उससे कियङगच' आक्षिप्त नहीं हो रहा है ।

(४) वात्रयवैशिष्ट्य में व्यञ्जना का उदाहरण—

तह आ इति (तदा समेति)। उस समय मेरे कपोल (गाल) पर गड़ाई हुई (अपनी) दृष्टि को कहीं और (अन्यत्र) नहीं ले जा रहे थे। किन्तु अब मैं भी वही हूँ, मेरे गाल भी वे ही हैं, किन्तु तुम्हारी (मेरे गाल पर ही टिकी रहने वाली) दृष्टि वैसी नहीं है।। १६।।

अत्रेति। यहाँ मेरे गाल पर प्रतिबिम्बत मेरी सखी को देखते हुए तुम्हारी दृष्टि कुछ और हो थी, उसके चले जाने पर कुछ और हो हो गई है। इसलिए तुम्हारी प्रच्छन्न कामुकता पर आश्चर्य हो रहा है—पह अर्थ नायि हा के वाक्य से प्रकट होता है।

(५) वाच्यवैद्याष्ट्रय में व्यञ्जना का उदाहरण — जहेशोऽयमिति। हे तन्व! (हे क्रिगोदरि) (इस विशेषण से नाविका की किञ्चैतिस्मन्सुरतसृहद्स्तिन्व ते वान्ति वाता येषामग्रे सरित कलिताऽकाण्डकोपो मनोभूः॥१०॥ अत्र रतार्थं प्रविशेति व्यङ्गयम्। णोल्लेड अणोलमणा अन्य मं प्राप्यकार स्थापनिक

णोल्लेइ अणोल्लमणा अत्ता मं घरभरिम सअलिम। खणमेत्तं जइ संझाइ होइ ण व होइ वीसामो॥१८॥

मदन-वेदना-ग्रस्तता सूचित होती है ) सरस हरी-हरी कदली (केले ) के वृक्षों की कतार से अत्यन्त सुशोभित (मनोहर) प्रतीत होने वाला और कुक्षों के उत्कर्ष के कारण सुन्दरियों के हाव-भावों को अङ्कुरित कर देने वाला यह नमंदा का ऊँचा प्रदेश (स्थान) है। अभिप्राय यह है कि केवल यह सामान्य नदी नहीं है, अपितु 'नर्म=रितसुखम् ददाति इति नर्मदा' जो असाघारण रितक्रीड़ा के सुख को देने वाली है उसी का यह ऊँचा प्रदेश है। और यहाँ 'सुरत' के मित्र (पुन:-पुन: सुरत-क्रीड़ा के लिए उत्तेजना देने वाले ) वे पवन बहते हैं, जिसके आगे आगे (वसन्तादि ऋतु का ) अवसर न होने पर भी धनुष धारण किये हुए अत्यन्त उम्र रूप में उत्तेजना देने वाला कामदेव चळता रहता है।। १७॥

अत्रेति । यहाँ 'सुरत-क्रीष्टा' के लिए कुञ्ज के भीतर प्रवेश करो (चलो )। यह अर्थ नायक के उक्तिवैशिष्टच से अभिन्यञ्जित होता है ।। १७ ।।

विशेष विवरण—यहाँ 'नर्मदा' के उन्नत प्रदेश (स्थानिक्शेष) तथा उसके विशेषणीभूत वायु; कुंज आदि 'ठयङ्गधार्थ' की प्रतीति 'वाच्य के वैशिष्ट्य' से होती है। इसलिए यह 'वाच्य-वैशिष्टच' का उदाहरण है।

बाक्य और वाच्यवैशिष्ट्य में भेद-

'वक्ता' और 'बोढ़ा' के वैशिष्ट च के कारण जैसे 'आर्थी व्यक्षना' के दो भेद् होते हैं उसी प्रकार 'वाक्य' और 'वाच्य' के वैशिष्ट्य के कारण होने वाले भेद से भी 'आर्थी व्यक्षना' के दो भेद माने जाते हैं। किन्तु दोनों भेदों का एक ही उदाहरण बन सकता है। उनमें केवल प्राधान्य-अप्राधान्य की विवक्षा से ही अन्तर हो जाता है। जब 'वक्ता' का प्राधान्य विवक्षित रहता है तब वही पद्य 'वक्त्य-वैशि-द्र्य' का उदाहरण हो जाता है। और जब 'बोद्धा' का प्राधान्य विवक्षित रहता है तब वही पद्य 'बोद्धव्य-वैशिष्ट्य' का उदाहरण बन जाता है। उसी प्रकार जहाँ 'वाक्य' की प्रधानता विवक्षित हो वहाँ वहीं पद्य 'वाक्य-वैशिष्ट्य' का उदाहरण हो जाता है। और जहाँ उसके 'वाच्य' अर्था का प्राधान्य विवक्षित रहता है वहाँ वहीं 'वाच्य-वैशिष्ट्य' का उदाहरण बन जाता है। यह भेद केवल विवक्षा के अधीन है।

(६) अन्य-सन्निधि के चैशिष्ट्य में व्यक्षना का उदाहरण— णोल्छेइ इति ( नुद्तीति )। निर्दय ( अनार्द्रमनाः ) सास घर के सम्पूर्ण कार्य (नुदत्यनार्द्रमनाः श्वश्रूमां गृहभरे सकले।
क्षणमात्रं यदि सन्ध्यायां भवति न वा भवति विश्रामः ।। )
अत्र सन्ध्यासङ्केतकाल इति तटस्थं प्रति कयाचिद् द्योत्यते ।
सुव्वह समागमिस्सदि तुज्झ पिओ अज्ञ पह्रमेत्तेण ।
एमे अ कित्ति चिठ्ठसि ता सहि सज्जेसु करणिज्ञम् ।। १९ ।।
(श्रूयते समागमिष्यति तव प्रियोऽद्य प्रहरमात्रेण।
एवमेव किमिति तिष्ठसि तत्सिख ! सज्जय करणीयम् ।। )
अत्रोपपति प्रत्यभिसर्तु प्रस्तुता न युक्तमिति कयाचिश्निवार्यते ।

मुझसे ही कराती है, इसलिए समय कभी मिलता भी है तो सायंकाल के समय क्षण मात्र ( थोड़ा बहुत ) विश्राम मिल जाता है, और कभी वह भी नहीं मिलता है।।१८।।

अत्रेति। यहाँ सायंकाल का समय 'संकेत काल' है—यह बात (गुरुजनों की सिन्निधि के वैद्विष्ट्य के कारण दूत आदि किसी) तटस्थ के प्रति किसी (नायिकां) के द्वारा प्रकट की जा रही है।। १८।।

विशेष विवरण—यहाँ अन्य लोगों के समीप रहने के कारण स्पष्ट रूप से संकेत काल बादि के सम्बन्ध में बात करना सम्भव नहीं है। अतः इस प्रकार से तटस्य दूत बादि से 'संध्या के समय मिलने का अवसर निकल सकता है'—यह बात सिनिध के वैशिष्ट्य के कारण व्यञ्जना से सूचित की गई है।

(७) प्रकरणहरूप प्रस्ताव के वैशिष्ट्य में व्यञ्जना का (वाच्यार्थ की व्यञ्जकता का) उदाहरण—

सुन्वह इति (श्रूयते इति )। हे सखि, सुना जाता है कि, तुम्हारे प्रिय पित आज एक प्रहर के भीतर ही आवेंगे, तो तू योंही क्यों बैठी है, उनके लिए खाने पीने की व्यवस्था अथवा अपने श्रुङ्गार आदि करने योग्य कार्यों की तयारी कर ।। १९।।

अत्रेति। यहाँ उपपति के पास जाने के लिए उद्यत हुई किसी अभिसारिका को उसकी सखी मना कर रही है, कि अब यह अभिसार करना इस समय छिनत नहीं है।। १९॥

विशेष विवरण—यहां पर 'अद्यैव' से सूचित किया है कि 'कालान्तर' से नहीं। 'प्रहरमात्रेण' से बताया है कि 'विल्डम्ब' से नहीं। 'समागमिष्यति' से सूचित किया है कि 'अपना काम पूरी तरह सम्पन्त करने के कारण पुनः उसे कहीं जाना नहीं है' इस प्रकार अभिसरणोपयोगि-वेषविन्यासादि के प्रसंग में उस रहस्य को जाननेवाली उसकी सखी पति के आगमन की सूचना देकर उसके अभिसरण का निषेध कर रही है। प्रसंग जाननेवाले सामाजिक इस व्यंग्यार्थ को समझ जाते हैं।। १९।।

अन्यत्र युयं कुरुमावचायं कुरुध्वमत्रास्मि करोमि सख्यः। नाहं हि दूरं श्रमितुं समर्था प्रसोदतायं रिवतोऽङज्जिक्दंः॥ २०॥ अत्र विविक्तोऽयं देश इति प्रच्छन्नकामुकस्त्वयाऽभिसार्यतामिति आश्वस्तां प्रति कयाचिन्निवेद्यते॥

गुरुअणपरवस पिअ किं भणामि तुह मंदभाइणी अहकम्।
अज्ञ पवासं वच्चसि वच सअं जेन्व सुणिस करणिज्ञम्॥ २१॥
प्रिजनपरवश प्रिय! किं भगामि तव मन्दभागिनी बहकम्।
अद्य प्रवासं वजिस वज स्वयमेव श्रोध्यसि करणीयम्॥)

(८) देश के वैशिष्ट्य में व्यञ्जना (वाच्यार्थ को व्यंजकता) का उदाहरण-सखीवेषधारी स्वामी के साथ आई हुई अपनी सहचरी को देखकर अन्य सिखयों के प्रति नायिका की यह उक्ति है—

अन्यत्रेति । हे सिखयों तुम कहीं अन्यत्र जाकर फूछ तोड़ो, और यहाँ मैं तोड़ रही हूँ । मैं दूर तक चलने में समर्थ नहीं हूँ । इसिलए तुम्हें हाथ जोड़ती हूँ, मुझ पर कपा करो, अर्थात् आप और कहीं जाकर अपना काम करो । यहाँ मुझे अपना काम करने दो ।। २०।।

अत्रेति। यहाँ यह एकान्त स्थान है, इसलिए प्रच्छन्त कामुक को तुम यहाँ भेज दो—यह बात अपनी किसी विश्वस्त सखी से कोई कह रही है।। २०॥

विशेष वितरण—सिखयों के सन्यत्र चले जाने से यह स्थान (देश) एकान्त का है, इसलिए प्रचळन्न कामुक (सखो-नेषधारी कामुक) को तुम प्रेरित करी—इस प्रकार विश्वासपात्र प्रिय सखी के प्रति देश-वैशिष्ट्य के कारण व्यक्तित किया जा रहा है। यहाँ पर 'वाच्यायं' तो सामान्य सिखयों को विषय कर रहा है, किन्तु "व्यक्त्रयार्थं" प्रिय सखी को विषय कर रहा है। यहाँ पर 'कुसुमावचाय' को उद्देश्य कर अन्यदेशाधिकरणकत्व की विधेयता होने से प्रधानता है। अतः 'देश विख्या कर से ही व्यक्तकत्व है। और पूर्व निर्दिष्ट 'उद्देशोऽयम्' (इलो १७) उदाहरण में 'देश' की विधेषणता होने से अप्रधानता थी, इसलिए प्रधानीभूत वाच्य की ही विलक्षणता होने से उसी में व्यक्षकत्व माना गया था। यही दोनों में भिन्नता है। २०॥

(९) काल के वैशिष्ट्य में वाच्यार्थ की व्यव्जना का उदाहरण—

गुरुअणैति (गुरुजनेति) । गुरुजनो के परवश रहने वाले हे प्रिय! मैं मन्दमागिनी तुम से क्या कहूँ (वास्तव में तो न 'तुम' जाना चाहते हो और न 'मैं' भेजना चाहती हूँ। परन्तु माता-पिता आदि गुरुजनों के आदेश के कारण) आज

र्म

ज

अत्राद्य मधुसमये यदि व्रजसि तदाऽहं ताबद् न भवामि तब तु न जानामि गतिमिति व्यज्यते ।

आद्मिहणाच्चेद्वादेः। तत्र चेद्वाया यथा---द्वारोपान्तनिरन्तरे मिय तया सौन्दर्यसारिशया

हारापान्तानरन्तर माथ तथा सान्द्यसाराज्या प्रोल्लास्योरुयुगं परस्परसमासक्तं समासादितम् । आनीतं पुरतः शिरोंऽशुक्रमधः क्षिप्ते चले लोचने वाचस्तत्र निवारितं प्रसरणं सङ्कोचिते दोर्लते ॥ २२ ॥

अत्र चेष्ट्या प्रच्छन्नकान्तविषय आकृतविशेषो ध्वन्यते ।

निराकाङ्क्षत्वप्रतिपत्तये प्राप्तावसरतया च पुनः पुनरुदाहियते । वक्त्रादीनां कियः संयोगे द्विकादिभेदेन ।

अनेन क्रमेण लक्ष्य-व्यङ्ग चयोश्च व्यञ्जकत्वमुदाहार्यम्।

(इस वसन्त ऋतु के समय में ) यदि जा रहे हो तो जाओ, (आगे) क्या करना चाहिए यह बात (मेरी मृत्यु के बाद ) तुम स्वयं सुन छोगे।। २१।।

अत्रेति। यहाँ आज 'वसंत' के समय यदि तुम जा रहे हो तो जाओ, मैं तो जीवित नहीं रहूँगी, और तुह्यारी क्या गित होगी यह मैं नहीं जानती—यह अभि-ज्यक्त हो रहा है।। २१।।

,(१०) 'आदि' पद से ग्राह्य 'चेष्टा' का व्यञ्जकत्व—

आदीति। कारिका में दिये गये 'आदि' पद के ग्रहण से 'चेट्टा' आदि का ग्रहण करना चाहिये। उनमें से 'चेट्टा' के वैशिष्ट्य में व्यञ्जकत्व का उदाहरण—

द्वारोपान्तेति। दरवाजे के समीप मेरे पहुँचने पर उस अनिन्द्य सुन्दरी ने अपनी दोनों ऊरुओं को फैलाकर फिर एक दूसरे से चिपका लिया, सिर पर घूँघट काढ़ लिया, आँशों नीची कर लीं, बोलना बन्द कर दिया और अपनी मुजाओं को सिकोड़ लिया।। २२।।

अत्रेति। यहाँ चेट्टा से प्रच्छन्न कान्त-विषयक अभिप्राय-विशेष

व्यंग्य है।। २२।।
 निराकांक्षेति। निराकांक्षता (जिज्ञासा की निवृति) के लिए और प्रसङ्ग प्राप्त होने से सब भेदों के पृथक् गृथक् उदाहरण दिये गये हैं। वक्ता आदि के परस्पर संयोग से दो-दो तीन-तीन आदि के भेद से गिलकर भी इनके उदाहरण हो सकते हैं।

अनेनेति । इसी क्रम से लक्ष्य तथा व्यङ्गच अर्थों के व्यञ्जकत्व के उदाहरणों को भी समझना चाहिये। (शब्दस्यापि सहकारितया व्यञ्जकत्वम्)

# (स्०३८) शब्दप्रमाणवेशोऽथी व्यनक्त्यर्थान्तरं यतः। अर्थस्य व्यञ्जकत्वे तच्छब्दस्य सहकारिता॥२३॥

शब्देति । न हि प्रमाणान्तरवेद्योऽर्थो ध्यञ्जकः ।

इति मम्मटभट्टविरचिते काव्यप्रकाशेऽर्थव्यञ्जकतानिर्णयो नाम तृतीय उल्लासः ॥ ३॥

### आर्थी व्यञ्जना में शब्द का सहयोग—

शाब्दी व्यञ्जना के निरूपण के अन्त में यह कहा गया था कि उसमें (शाब्दी व्यञ्जना में ) 'शब्द' मुख्य रूप से व्यञ्जक होता है और 'अर्थ' उसका सहकारी होता है। उसी प्रकार आर्थी व्यञ्जना में 'अर्थ' मुख्य रूप से व्यञ्जक होता है और 'शब्द' उसका सहकारी होता है, इसी बात को ग्रन्थकार बता रहे हैं।

(सू० ३८) क्योंकि शब्द-प्रमाण से गम्य होने वाला 'अर्थ' ही अर्थान्तर को सिम्ब्यक्त करता है। इसलिए उसके (अर्थ के) व्यञ्जकत्व में शब्द भी सहकारी होता है।। २३।।

शब्देति । 'शब्द-प्रमाण' से गम्य हुआ अर्थ, 'अर्थान्तर' को व्यक्त करता है— इस कथन से यह सूचित किया जा रहा है कि 'अनुमानादि अन्य प्रमाणों' से वेदा अर्थ, 'व्यञ्जक' नहीं होता है ॥ २३॥

इस 'तृतीय उल्लास' में 'वक्ता बोद्धा आदि के वैशिष्ट्य' से 'आर्थी व्यञ्जना' के दस भेद और उनके उदाहरण प्रदिश्ति किये गये। इसके पूर्व 'द्वितीय उल्लास' में 'शाब्दी व्यञ्जना' का निक्षण किया गया था। अतः 'व्यञ्जना के दोनों भेदों' के विवेचन के साथ 'ध्वनि-काव्य' का सामान्य निरूपण समाप्त हुआ है। इसके आगे चतुर्थ उल्लास में 'ध्वनि-काव्य' तथा 'गुणीभूतव्यङ्गच-काव्य' का निर्वचन किया जायगा।

मम्मटभट्टकृत काव्यप्रकाश की रहस्यबोधिनी व्याख्या में अर्थव्यव्जकता-निर्णयनामक तृतीय रह्मास समाप्त हुआ ॥ ३॥ अस्याश्च रीतेर्निर्माणे कविना नितरामवहितेन भाव्यम् । अन्यथा तु परिपाकभङ्गः स्यात् ।

यथामरुककविपद्य-

'शून्यं वासगृहं विलोक्य शयनादुत्थाय किंचिच्छनै-निंद्राच्याजमुपागतस्य सुचिरं निर्वण्यं पत्युर्भुखम् । विस्रब्धं परिचुम्ब्य जातपुलकामालोक्य गण्डस्थलीं लज्जानम्रमुखी प्रियेण हसता बाला चिरं चुम्बिता ॥'

अत्रोत्थाय किंचिच्छनैरित्यत्र सवर्णझय्द्वयसंयोगस्तत्रापि नैकट्येनेति सुतरामश्रव्यः । एवं झय्घटितसंयोगपरहस्त्रस्यापि । तथा शनैनिद्रेत्यत्र, निर्वण्यं पत्युर्मुखमित्यत्र च रेफघटितसंयोगस्य, झय्घटितसंयोगपरहस्त्रस्य च प्राचुर्यम् । विस्रव्धमित्यत्र महाप्राणघटितस्य, छज्जेत्यत्र स्वात्मसवर्ण- झय्द्वयघटितस्य, मुखी प्रियेणेत्यत्र भिन्नपद्गतदीर्घानन्तरस्य संयोगस्य, तथा क्त्वाप्रत्ययस्य पञ्चकृत्वः, छोकतेश्च धातोद्धिः प्रयोगः कवेर्निर्माणसा- मग्रीदारिद्यं प्रकाशयति । इत्यलं परकीयकाव्यविमर्शनेन । इति संक्षेपेण निरूपिता रसाः ।

अथ भावध्वनिर्निरूप्यते—

अथ कि भावत्वम् ? विभावानुभावभिन्नत्वे सित रसव्यञ्जकत्वमिति चेत्, रसकाव्यवाक्येऽतिव्याह्यापत्तेः । अर्थद्वारा शब्दस्यापि व्यञ्ज-कत्वात् । द्वारान्तरिनरपेक्षत्वेन व्यञ्जकत्वे विशेषिते त्वसंभवः प्रसच्येतः। भावस्यापि भावनाद्वारेव व्यञ्जकत्वात्, भावनायामितिव्याह्यापत्तेश्च ।

हरति—यथेति । अत्र लजेति पृथक्पदम् । तेन समानकर्त्रक्लोपपत्तिः । एविमिति । उक्तस्थल एवेल्यर्थः । नैकव्येनासकृत्प्रयोगोऽश्रव्य इति भावः । प्राचुर्यमिति । तथा चाश्रव्यमिति भावः । स्वातमिति । सकृदिति तस्य शेषः । तस्य च प्रयोग इत्यत्रान्वयः । एवमप्रेऽपि । तस्य प्रकाशने कर्तृत्वम् । निर्माणेत्यस्य काव्येत्यादिः । अथ एसनिरूपणानन्तरम् । भावना पुनः पुनरनुसंधानम् । अत एव च भावनायामिति-

१ भावना हि द्वारान्तरमनपेक्ष्य रसं व्यनक्ति । ततश्च तस्यामपि 'विभावानुभावभिन्नत्वे सित द्वारान्तरनिरपेक्षं रसव्यक्षकत्वं—भावत्व'मित्रप्तक्तमिति भावः ।

अत एव च विभावानुभावभिन्नत्वस्थेव शब्दभिन्नत्वस्थापि तद्विशेषणत्वे न निस्तारः । प्रधानध्वन्यभानभावे रसव्यञ्जकताभावादव्यात्यापत्तेश्च । न च तत्रापि प्रान्ते रसोऽभिव्यज्यत एवेति वाच्यम् । भावध्वनिविछोप-प्रसङ्गात् । भावचमत्कारप्रकर्षाद्वावध्वनित्वम् । रसस्तु तत्र व्यज्यमानो-ऽप्यचमत्कारित्वान्न ध्वनिव्यपदेशहेतुरित्यपि न शक्यं विततुम् । चम-त्काररहितरसव्यक्तौ मानाभावात्। रसे हि धर्मित्राह्वमानेनानन्दांशाऽवि-नाभावस्य प्रागेवावेदनात् ।

अस्तु वा प्राधान्येन ध्वन्यमानस्यापि भावस्य प्रान्ते रसाभिव्यञ्जक-त्वम् । तथापि देशकालवयोवस्थादिनानापदार्थघटिते पद्यवाक्यार्थे तथा-

व्याप्तरेव च । ति शेषणले व्यञ्जकलि शेषणले । अस्तु वा प्राधान्येने ति । रसं प्रति गुणीभूतलेऽपि वाच्यातिशायिलात्तद्भृतिलं राजानुगम्यमानिववहनप्रवृत्तमृत्यस्येव रसापेक्षयापि हि अस्य प्राधान्यमित्ति । अत एव न भावध्वनिविलोप इति भावः । तथापि उक्तस्थलेऽव्याप्त्यापत्त्यभावेऽपि । तथापि विभावानुभावभिन्नत्वे सति [ शब्द-भिन्नत्वे सति ] रसव्यञ्जकलित्युक्तावपि । भिन्नत्वे सतीत्युपलक्षणं शब्दभिन्नत्वे सती-

१ भावना हि शब्दाद् भिन्ना सत्येव द्वारान्तरनिरपेक्षा रसं व्यक्षयतीति ।

२ तत्र हि स भाव एव विभावादिसामध्या व्यक्त्यो भवति, न स रसव्यक्षकस्तत्र भावत्वं न सिध्येदित्याशयः।

३ चरमा रसाभिन्यक्तिरेव् चेत्परिगण्येत तर्हि भावध्वनिस्थलेपि चरमां रसप्रतीतिमालम्ब्य रसत्वन्यपदेशः स्यादिति भावध्वनिन्यपदेशस्य लोप एव स्यादित्याशयः ।

४ ननु भावध्वनिस्थले रससत्तायामि भावकृतश्चमत्कार पव तत्र प्रकृष्टो न रसस्य चम-त्कार इति विभावानुभावभिन्नत्वे सति शब्दभिन्नो रसाभिन्यअको भाव इति लक्षणे न दोषः स्यादिति चेत्, न । अभिन्यक्तो रसश्चमत्काररिहतो भवेदत्र न किञ्चिन्मानम् ?

५ धर्मिणो रसस्य ब्राह्कं प्रत्यायकं यन्मानं प्रमाणं तेनैव रसस्य आनन्दांशाऽविनाभावि-त्वस्य प्रतिपादनात् । अयं भावः—विभावादिष्यञ्जनया यया सामग्र्या रसाभिन्यक्तिः साधिता त्रयेव हि रसोद्रोधे सति आनन्दस्यावश्यंभावित्वमप्यावेदितम् । भग्नावरणस्य चिदानन्दस्यव रसत्वग्यपदेशात् ।

६ ननु भावध्वनिस्थले चरमचमत्कारिरसाभिन्यक्ती स्वीकृतायामपि विभावानुभावभिन्नत्वे दित्ति श्रम्दभिन्न—रसाभिन्यञ्जकत्वरूपे भावत्वे भावध्वनित्वविलोपो न स्यात् । रसं प्रति गुणी-भावेऽपि वाच्यातिशायित्वाद्भावध्वनित्वाऽक्षतेः, रसचमत्कारेऽपि राजानुगतस्य विवाहप्रवृत्तमृत्यस्थव ध्वन्यमानभावस्य प्राधान्याद्वा । इति पूर्वपक्षिण उक्तौ तथापि देशकालेत्यादिना
दोषान्तरदानम् ।

प्यतिव्याप्तिः । तस्य विभावानुभावभिन्नत्वे सति रसाभिव्यञ्जकत्वात् । नापि रसाभिव्यञ्जकचर्वणाविषयचित्तवृत्तित्वं तत्त्वम् । भावादिचर्वणा-यामतिप्रसङ्गवारणाय चर्वणाविषयेति चित्तवृत्तिविशेषणमिति वाच्यम् ।

'कालागुरुद्रवं सा दालाहलवद्विजानती नितराम्। अपि नीलोत्पलमालां वाला व्यालाविलं किलामनुते॥'

इत्यत्र हालाहलसदृशत्वप्रकारज्ञाने अतिव्याप्तेः । तस्य विप्रलम्भातु-भावत्वेन रसाभिव्यञ्जकचर्वणाविषयत्वात्, चित्तवृत्तित्वाच । नाप्य-र्खण्डम् । तत्त्वे मानाभावात् । अत्रोच्यते—

विभावादिव्यज्यमानहर्षाद्यन्यतमत्वं तत्त्वम् ॥

यदाहुः—'व्यभिचार्यक्रितो भावः' इति । हर्षादीनां च सामाजिकग-तानामेव स्थायिभावन्यायेनाभिव्यक्तिः । सापि रसन्यायेनेति केचित् । व्यङ्ग्यान्तरन्यायेनेत्यपरे मन्यन्ते ।

लसापि। नापीलस्य वाच्यमित्यत्रान्वयः। चर्वणा आस्वादः। चर्वणायामतीति। स्माभिव्यक्षकचित्तवृत्तिलस्य तस्यां सत्त्वादिति भावः। कालागुरुद्रवं नितरां हालाह-लबिद्धजानती सा बाला नीलोत्पलमालामपि व्यालाविलं किलामनुत इत्यन्वयः। तस्य ज्ञानस्य। चित्तवृत्तित्वाच्चिति। अत्रैवानुभावभिन्नत्वे सतीति विशेषणदाने को दोष इति चिन्त्यम्। अखण्डं भावलमिति शेषः। तत्त्वे अखण्डत्वे। विशेष्यमात्रोक्तौ तेषां शब्दवाच्यत्वे तत्त्वापत्तिः। अतः विभावादीति। तावन्मात्रोक्तौ रसेऽतिप्रसङ्ग इति समु-दितमुपात्तम्। अज्ञितोऽभिव्यक्तो व्यभिचारी भाव इत्यर्थः। स्थायिभाविति। प्रिति-पादितमेतदधस्ताद्वन्थकृता। सापि तद्गतानां तेषां तथाभिव्यक्तिरपि। व्यक्क्या-नतरेति। रसापेक्षया भिन्नं यद्यक्क्यं वस्त्वलंकारादि तद्रीत्येत्यर्थः। तथा च रसापे-नतरेति। रसापेक्षया भिन्नं यद्यक्क्यं वस्त्वलंकारादि तद्रीत्येत्वर्थः। तथा च रसापे-

१ भावत्वमखण्डोपाधिः । एतस्मिन् हि लक्षणिनदेशो नावश्यकः ।

२ मतत्रयमेवम् — वासनारूपेण सामाजिकानां हृदि स्थिताः स्थायिभावा नाटककाव्यादिषू-पिश्यतैर्विरुद्धाऽविरुद्धभावरनिभभूततया तत्तद्भिव्यक्तिसामग्रया यथा स्थिरामभिव्यक्ति लभन्ते तथा इमे हर्षादयोपीति सिद्धान्तभूतः प्रथमः पक्षः ।

सामाजिकानां द्विद निसर्गेण वर्तमानोऽपि विभावानुभावाद्यभिव्यक्तिसामध्या सत्त्वोद्रेकेण पिधाननिवृत्तौ स्थायिभावोपहितो भन्नावरणश्चिदानन्द एव यथा रसत्वेनाभिव्यज्यते तथा विभा-वाद्यभिव्यक्तिसामध्या उद्रिक्तसत्त्वतया भन्नावरणचिद्विशिष्टा भावा अपि सामाजिकानां दृद्यभि-

व्यज्यन्ते इति केचित्पदसंटु भ्धो द्वितीयः कल्पः।

वाचक-लक्षकादिशब्दद्वारा वाच्य-लक्ष्यावर्थोपस्थिताविष वक्तवोद्धव्यादिवैशिष्ट्ये सत्यनुर-णनन्यायेन वस्तवलंकारात्मको व्यक्त्यो यथा श्रोतॄणां हृवभिव्यज्यते तथा विभावादिवाचक-तत्तच्छब्दप्रत्ययानन्तरमनुरणनन्यायेन भावा अपीमे सामाजिकानां हृवभिव्यज्यन्त इत्यपरे पद्घटितं तृतीयं मतम् । विभावानुभावो चात्र व्यञ्जको । न त्वेकस्मिन्व्यभिचारिणि ध्वन्यमाने व्यभिचार्यन्तरं व्यञ्जकतयावश्यमपेक्ष्यते, तस्यैव प्राधान्यापत्तेः । वस्तुतस्तु प्रकरणादिवशात्प्राधान्यमनुभवति कस्मिश्चिद्धावे तदीयसामग्रीव्यङ्ग्यत्वेन नान्तरीर्यकतया तनिमानमावहतो व्यभिचार्यन्तरस्याङ्गत्वेऽपि न क्षतिः । यथा गर्वादावमर्षस्य, अमर्षादौ वा गर्वस्य । न चैवं सति गुणीमृतव्यङ्ग्यत्वापत्तिः । पृथीग्वभावानुभावाभिव्यक्तस्य । न चैवं सति गुणीमृतव्यङ्गयत्वापत्तिः । पृथीग्वभावानुभावाभिव्यक्तस्य । भावस्य ), गुणीभूतव्यङ्गयव्यपदेशहेतुत्वात् । अत एव नान्तरीन्यकस्य भावस्य ध्वननं भवति । अन्यथा गर्वादिध्वनेष्ठच्छेद एव भवेत् । विभावस्त्वत्र व्यभिचारिणो निमित्तकारणसामान्यम् । न तु रसस्येव सर्वथैवालम्बनोदीपने अपेक्षिते । यदि तु कचित्संभवतस्तदा न वार्येते । हर्षाद्यस्तु—

हर्षस्मृतित्रीडामोहधृतिशङ्काग्लानिदैन्यचिन्तामदश्रमगर्वनिद्रामति-व्याधित्राससुप्तविबोधामर्षावहित्थोग्रतोन्मादमरणवितर्कविषादौत्सु-क्यावेगजडतालसास्र्यापस्मारचपलताः । प्रतिपक्षकृतधिकारादि-

क्षयापक्षः सूचितः । अत्र भावे । तस्यैव व्यभिचार्यन्तरस्य । प्रकरणादीनां तात्पर्ये नियामकत्वेन न तदापत्तिरित्याशयेन सिद्धान्तमाह—वस्तुतिस्त्वितः। तदीयेति । प्रधानभावीयेत्यर्थः । नान्तरीयकत्वे हेतुरयम् । अत एवाप्रे 'अत एव नान्तरीयकस्य' इति वक्ष्यति । तनिमानमिति । कशिमानमित्यर्थः । विनिगमनाविरहादाह—अम-षादौ वेति । एवं सित व्यभिचार्यन्तरस्य प्रधानभावेऽङ्गत्वे सित । भावशरीरिनिवि-ष्टहर्षादीनाह—हर्षाद्य इति । एतेन पुत्रादिविषयरतेर्मुनिना भावलगणनेनेत्यर्थः ।

१ नित्यसंबद्धतया। अयं संदर्भस्याशयः—प्रकरणवशात्प्रधाने कसिश्चिद्धावे तेन भावेन सह नित्यसंबद्धः, तिनमानमावहन् (स्तोकं प्रकाशमानः) अन्योपि कश्चिद्धावः प्रधानाभिन्व्यक्तिसामग्रयेव यद्यक्तत्याऽभिन्यज्यते, यथा गर्वादावमर्षः, तत एकसिन् भावे न केवलं विभान्वानुभावयोरेव, अपि तु भावान्तरस्यापि व्यञ्जकत्वे न दोषः। ननु भावं प्रति भावोऽत्र गुणी-भूत इति गुणीभूतन्यक्र्यत्वस्य व्यपदेशो भवेत्र ध्वनित्वस्य। इति तु न शङ्कितन्यम्, यत्राङ्गभूतो भावः पृथग् विभावानुभावाभ्यामेवाभिव्यज्यते न तु प्रधानभावाभिव्यक्तिसामग्रया, तत्रैव गुणीभूतव्यक्र्यत्वव्यवहारात्। अन्यथा गर्वादिस्थले अमर्षादेनीन्तरीयकृतया गर्वादिध्वने-रुच्छेद एव स्यात्।

२ पृथग्विभावानुभावाभिन्यक्तस्य अत प्रवाडनान्तरीयकस्य भावस्य भावान्तरगुणीभूतन्य-क्रमन्यपदेशहेतुत्वाद । इति काशीमुद्रितपुस्तक्तपाठः ।

जन्मा निर्वेदश्चेति त्रयस्त्रिश्चाभिचारिणः । गुरुदेवनृपपुत्रादिविषया रतिश्चेति चतुस्त्रिशत् ।

एतेन वात्सल्याख्यं पुत्राद्यालम्बनं रसान्तरमिति परास्तम् । उच्छृङ्खल-ताया मुनिवचनपराहतत्वात् ।

तत्र इष्टप्राप्त्यादिजन्मा सुखविशेषो हर्षः ॥ तदुक्तम्—

> 'देवभर्तगुरुखामित्रसादः त्रियसंगमः । मनोरथातिरत्राप्यमनोहरधनागमः ॥ तथोत्पत्तिश्च पुत्रादेविभावो यत्र जायते । नेत्रवक्रत्रसादश्च त्रियोक्तिः पुलकोद्गमः ॥ अश्चस्वेदादयश्चानुभावा हर्षं तमादिशेत् ॥' इति ।

उदाहरणम्—

'अवधौ दिवसावसानकाले भवनद्वारि विलोचने दधाना । अवलोक्य समागतं तदा मामथ रामा विकसन्मुखी बभूव ॥' अत्रावधिकाले प्रियागमनं विभावः । मुखविकासोऽनुभावः ॥ संस्कारजन्यं ज्ञानं स्मृतिः ॥ यथा—

> 'तन्मञ्ज मन्दहसितं श्वसितानि तानि सा वै कल्ङ्कविधुरा मधुराननश्रीः। अद्यापि मे हदयमुन्मदयन्ति हन्त सायंतनाम्बुजसहोदरलोचनायाः॥'

तदाह—उच्छुङ्कलेति । तत्र हर्षादीनां मध्ये। देवेत्यादि उत्पत्त्यन्तो विभावो यत्र जायते, नेत्रेत्याद्युक्ता अनुभावा यत्र जायन्ते तं हर्षमादिशेदित्यर्थः । तदा अवधिकाले । अथ हर्षानन्तरम् । श्रीरित्यप्रे चेति शेषः । तद्भनित्वं भावध्वनित्वम् । पूर्वमते स्मृति-

१ वस्तुनो दर्शनश्रवणादिना हृदये योऽयं संस्कारः संचीयते तज्जन्यं ज्ञानमित्यर्थः।

२ उत्तरोत्तरं निमीलनोन्मुख-नयनाया इत्याशयः।

चिन्ताविशेषोऽत्र विभावः । भ्रूत्रतिगात्रनिश्चलत्वाद्य आक्षेपगम्या अनुभावाः । यद्यप्यत्रास्या एव स्मृतेः संचारिण्याः, नायिकारूपस्य विभावस्य, हन्तपद्गम्यस्य हृद्यवैकल्यरूपानुभावस्य, संयोगादिप्रलम्भर-साभिव्यक्ते रसध्वनित्वं शक्यते वक्तम्, तथापि स्मृतेरेवात्र पुरःस्पूर्तिक-त्वाचमत्कारित्वाच तद्भनित्वमुक्तम् । तद्यदेर्बुद्धिस्थप्रकाराविच्छन्ने शक्ति-रिति नये बुद्धेः शक्यतावच्छेदकानुगमकतया न वाच्यतासंस्पर्शः । बुद्धिस्थत्वं शक्यतावच्छेदकानुगमकतया न वाच्यतासंस्पर्शः । बुद्धिस्थत्वं शक्यतावच्छेदकमिति नयेऽपि स्मृतित्वेन स्मृतेव्यक्तिवेद्यतेव ।

त्वेन स्मृतेर्वाच्यलात्कथं भावष्वनिलमत आह—बुद्धिरिति । शक्यतावच्छेदकतावच्छे-दक्रसेखर्थः । द्वितीयमते बुद्धिस्थलस्य वाच्यत्वेऽपि न स्मृतिलस्य तत्त्वमित्याह—स्मृति-त्वेन स्मृतेरिति । व्यक्तिर्यञ्जना । 'व्यक्न्यस्य कथमपि वाच्यवृत्त्यनालिङ्गितस्यैव

१ अस्य शङ्कासमाधानप्रघट्टकस्य सर्वस्यापि निर्गलितः सारांशो निर्दिश्यते—'तत्'पदस्या-र्थविषये नैयायिकानां मतद्वयम् । तत्पदेन हि वुद्धिस्थत्वेनाऽनुगतीकृतः असाधारणपदार्थो बोध्य इति प्रथमम् । बुद्धिस्यत्वरूपेण अनुगमक्ष्यमेण व्यवस्थितानां नानार्थानां बोधनादेव 'तत्'पदं सर्वार्थबोधकं सदिप अनेकार्थं न परिगण्यते । तदादिस्थले इदं बुद्धिस्थत्वमेव (धर्म:) सकलानां शक्यतावच्छेदकानाम् (शक्यविशेषणानाम्) अनुगमकं स्वीक्रियते । अयं चानग-मकः कस्यापि पदस्य शक्यो न परिगण्यते इति प्रथममतस्य सारः । 'तत्'पदेन पदार्थस्य असा-धारणरूपेण बोधो न भवति, किन्तु बुद्धिस्थत्वेन । बुद्धिस्थत्वं च शक्यतावच्छेदकमिति द्वितीयम् । बुद्धिस्थत्वेनानुगतीकृतः असाधारणः पदार्थो बोध्यत इति प्रथमे, बुद्धिस्थरूपोऽर्थो बोध्यत इति द्वितीये । उभयत्रापि तत्पदेन बुद्धिस्थं परामृश्यते । बुद्धिर्ज्ञानं चैकमेव । रमृतिर्ज्ञानरूपा । अत एव 'तत्'पदेन यदा बुद्धिस्थं परामृश्यते तदा तेन (तत्पदेन) ज्ञानरूपायाः स्मृतेरिप परा-मर्शात् तन्मञ्ज० इत्यादिपद्यं स्मृतिध्वनेरुदाहरणं न संभवेत् । अत्र हि तत्पदेन ज्ञानरूपायाः रमृतेः परामर्शात् रमृत्या सह वाच्यतायाः संबन्धो जातः। ध्वनिश्च तत्रैव भवति यत्र हि व्यक्त्यार्थस्य वाच्यतावृत्तेः कथमपि संस्पर्शो न भवेदिति राङ्का । प्रथममतानुसारमस्मिन्पचे तत्पदस्य शक्यः असाधारणसौन्दर्भविशिष्टं हसितादि । बुद्धिस्तु शक्यतावच्छेदकस्य अनुगम-मात्रं कार्यति । सा वाच्या ( शक्यः ) न भवितुमहीति । द्वितीयनयेऽपि-तत्पदस्य शक्यताव-च्छेदकं बुद्धिस्थत्वं भवति । ततश्च 'बुद्धिस्थघटितबुद्धेः सामान्यज्ञानरूपेण प्रतिपादनेऽपि समृतित्वेन विशेषरूपेण समृतिर्व्धक्षनयैव बोध्या, न शक्ता। तथा च मतद्वयेपि समृतेर्वाच्य-त्वाभावात्स्मृतिध्वनित्वमन्याइतमिति समाधानम् ।

प्यतिव्याप्तिः । तस्य विभावानुभावभिन्नत्वे सति रसाभिव्यञ्जकत्वात् । नापि रसाभिव्यञ्जकचर्वणाविषयचित्तवृत्तित्वं तत्त्वम् । भावादिचर्वणा-यामतिप्रसङ्गवारणाय चर्वणाविषयेति चित्तवृत्तिविशेषणमिति वाच्यम् ।

'कालागुरुद्रवं सा हालाहलबद्धिजानती नितराम् । अपि नीलोत्पलमालां बाला व्यालाविलं किलामनुते ॥'

इत्यत्र हालाहलसदृशत्वप्रकारज्ञाने अतिव्याप्तेः । तस्य विप्रलम्भातु-भावत्वेन रसाभिव्यञ्जकचर्वणाविषयत्वात्, चित्तवृत्तित्वाच । नाप्य-खण्डम् । तत्त्वे मानाभावात् । अत्रोच्यते—

विभावादिव्यज्यमानहर्षाद्यन्यतमत्वं तत्त्वम् ॥

यदाहुः—'व्यभिचार्याञ्चतो भावः' इति । हर्षादीनां च सामाजिकग-तानामेव स्थायिभावन्यायेनाभिव्यक्तिः । सापि रसन्यायेनेति केचित् । व्यङ्ग्यान्तरन्यायेनेत्यपरे मन्यन्ते ।

लसापि । नापीलस्य वाच्यमिल्यत्रान्वयः । चर्वणा आखादः । चर्वणायामतीति । स्साभित्यञ्जकित्तवृत्तिलस्य तस्यां सत्त्वादिति भावः । कालागुरुद्रवं नितरां हालाह-लबिद्धजानती सा बाला नीलोत्पलमालामपि व्यालाविलं किलामनुत इत्यन्वयः । तस्य ज्ञानस्य । चित्तवृत्तित्वाच्चिति । अत्रैवानुभावभिन्नत्वे सतीति विशेषणदाने को दोष इति चिन्त्यम् । अखण्डं भावलमिति शेषः । तत्त्वे अखण्डत्वे । विशेष्यमात्रोक्तौ तेषां शब्दवाच्यत्वे तत्त्वापितः । अतः विभावादीति । तावन्मात्रोक्तौ रसेऽतिप्रसङ्ग इति समु-दितमुपात्तम् । अज्ञितोऽभिव्यक्तो व्यभिचारी भाव इत्यर्थः । स्थायिभाविति । प्रति-पादितमेतदधलाद्धन्यकृता । सापि तद्गतानां तेषां तथाभिव्यक्तिरपि । व्यङ्ग्या-नतरेति । रसापेक्षया भिन्नं यद्यङ्ग्यं वस्त्वलंकारादि तदीलेल्यर्थः । तथा च रसापे-

सामाजिकानां दृदि निसर्गेण वर्तमानोऽपि विभावानुभावाद्यभिव्यक्तिसामध्या सत्त्वोद्रेकेण पिधाननिवृत्तो स्थायिभावोपहितो भग्नावरणश्चिदानन्द एव यथा रसत्वेनाभिव्यज्यते तथा विभान् वाद्यभिव्यक्तिसामध्या उद्गिक्तसत्त्वतया भग्नावरणचिद्विशिष्टा भावा अपि सामाजिकानां हृद्यभिक् व्यज्यन्ते इति केचित्पदसंदृक्थो द्वितीयः कल्पः।

वाचक-लक्षकादिशब्दद्वारा वाच्य-लक्ष्याद्यथोपस्थिताविष वक्तृबोद्धव्यादिवैशिष्ट्ये सत्यनुर-णनन्यायेन वस्त्वलंकारात्मको व्यक्त्यो यथा श्रोतॄणां हृद्यभिव्यज्यते तथा विभावादिवाचक-तत्तच्छब्दप्रत्ययानन्तरमनुरणनन्यायेन भावा अपीमे सामाजिकानां हृद्यभिव्यज्यन्त इत्यपरे पद्घटितं तृतीयं मतम् ।

१ भावत्वमखण्डोपाधिः । एतस्मिन् हि लक्षणनिर्देशो नावश्यकः ।

२ मतत्रयमेवम् — वासनारूपेण सामाजिकानां हृदि स्थिताः स्थायिभावा नाटककाव्यादिषू-पस्थितैविरुद्धाऽविरुद्धभावरनिभभूततया तत्तद्भिव्यक्तिसामग्रया यथा स्थिरामभिव्यक्ति लभन्ते तथा इमे हर्षादयोपीति सिद्धान्तभृतः प्रथमः पक्षः ।

तस्याश्चात्र वाक्यवेद्यत्वेऽपि पदस्थैव कुर्वद्र्पेत्वात्पद्ध्वनिविषयत्वम् । एतेन भावानां पद्व्यङ्ग्यत्वे न वैचित्र्यमिति परास्तम् । सायंतनाम्बुजोप-मीनेन नयनयोरुत्तरोत्तराधिकनिमीलनोन्मुखत्वध्वननद्वारा तस्या आनन्द-मग्रताप्रकाशः ।

'दरानमत्कंधरबन्धमीषित्रमीिलतिह्नग्धिवलोचनाब्जम् । अनल्पनिःश्वासभरालसाङ्गं स्मरामि सङ्गं चिरमङ्गनायाः ॥' इत्यत्र स्मृतिने भावः, स्वशब्देन निवेदनादव्यङ्ग्यत्वात् । नापि स्मर-णालंकारः, सादृश्यामूलकत्वात्।सादृश्यमूलकस्यैव स्मरणस्यालंकारत्वम्, अन्यस्य तु व्यिञ्जतस्य भावत्विमिति सिद्धान्तात् । किं तु विभाव एव सुन्दरत्वात्कथंचिद्रसपर्यवसायी ।

स्त्रीणां पुरुषमुखावलोकनादेः, पुंसां च प्रतिज्ञाभङ्गपराभवादेरु-त्पन्नो वैवर्ण्याधोमुखत्वादिकारणीभूतश्चित्तवृत्तिविशेषो व्रीडा ॥

चमत्कारिलमिलालंकारिकसमयः' इति पूर्वतनग्रन्थेन विरोधाच्चिन्सँमेतत् । व्यक्न्यता-वच्छेदकतया भासमानजालादिरूपेण यत्र वाच्यता तत्रैवाचमत्कारिता । पूर्वोदाहरणे हि मनोरथत्वेच्छालयोर्घटलकलशलवदेकतया तेन रूपेणेव वाच्यतास्तीति न दोष इलिप किथत । तस्या नायिकायाः । विभाव एव नायिकारूप एव । कथेचित्साम-

१ सर्वेण वाक्येन स्मृतिभावो यद्यपि बोध्यते तथापि 'तत्'पदमेव प्राधान्येन स्मृत्यभिव्यक्षने स्फुरत्सामर्थ्यमिति पदप्रकाश्यध्वनित्वव्यपदेश श्रत्याशयः ।

२ उपमया ।

३ नायिकैव चमत्कारितया ईषत्कन्धराऽऽनमनादिकमनुभावम्, आक्षिप्तान् व्रीडादीश्च संचारिणः, समुपस्थाप्य रसमिन्यनक्तीत्याशयः। एवमाक्षेपे परम्पराश्रयणमित्यव हेश इति कथंचित्पदस्थाकृतम्।

४ शयिता सिवधे इत्युदाहरणे वाच्यवृत्तेः कथमपि स्पर्शे—ध्वनित्वविधातक इत्युक्तम् । अत्र च बुद्धिस्थत्वघटितबुद्धित्वरूपेण स्मृतेरपि सामान्यतया वाच्यतास्पर्श इति कथमयं ध्वनिः पूर्वग्रन्थविरोधात् । इति केषांचिदाक्षेपः ।

व्यक्त्यतावच्छेदकतया भासमाना या जातिस्तज्जात्यादिरूपेण यत्र वाच्यता तत्रैव अचम-त्कारकृतो ध्वनित्वनिरासः । शयिता सविधे इत्युदाहरणे घटत्व—कलशत्ववत् मनोरथत्वेच्छा-त्वयोरेकतया तेनैव रूपेण वाच्यतास्पशों भवतीति तत्र ध्वनित्वं निरस्यते । अत्र तु तथा नेति पण्डितराजोक्तो न दोषः इति समाधानम् ।

यथा---

'कुचकलशयुगान्तर्मामकीनं नखाङ्कं सपुलकतनु मन्दं मन्दमालोकमाना। विनिहितवदनं मां वीक्ष्य बाला गवाक्षे चिकतनतैनताङ्गी सद्मा सद्यो विवेश।।'

अत्र प्रियस्य दर्शनं तेने नायिकाकर्त्वकतत्कुचान्तर्वितिप्रियनखक्षतावलो-कनजन्यहर्षावेदकतत्पुलकादेर्द्शनं च विभावः । सद्यः सदनप्रवेशोऽनु-भावः ।

यथा वा---

'निरुद्ध यान्तीं तरसा कपोतीं कूजत्कपोतस्य पुरो ददाने। मयि स्मिताईं वदनारविन्दं सा मन्दमन्दं नमयांवभूव॥'

पूर्वत्र त्रास इवात्रापि हर्षो छेशतया सन्नपि त्रीडाया अनुगुण एव । त्रियकर्त्वकं कपोतस्थात्रे कपोत्याः समर्पणं विभावः । वदननमनमनुभावः ।

भयवियोगादिप्रयोज्या वस्तुतत्त्वानवधारिणी चित्तवृत्तिमींहः। 'अवस्थान्तरशबिलता सा तथा' इति तु नव्याः। उदाहरणम्—

'विरहेण विकलहृद्या विलपन्ती द्यित द्यितेति । आगतमपि तं सविधे परिचयहीनेव वीक्षते बाला ॥' अत्र कान्तवियोगो विभावः । इन्द्रियवैकल्यं लज्जाद्यभावश्चानुभावः । यथा वा—

'शुण्डादण्डं कुण्डलीकृत्य कूले कह्नोलिन्याः किंचिदाकुञ्चित्।क्षः। नैवाकर्षत्यम्बु नैवाम्बुजाालें कान्तापेतः कृत्यशून्यो गजेन्द्रः॥'

म्यन्तराभावकृतः क्रेशः । सपुलकतिन्वति क्रियाविशेषणम् । गवाक्षे विनिहितवदनमि-त्यन्वयः । चिकतित्यत्र कर्मधारयद्वयम् । तेनेति । प्रियेणेत्यर्थः । तत्कर्तृकमिति यावत् । पुलकादेर्दर्शनमित्यत्रान्वयः । तत्कुचेति । नायिकाकुचेत्यर्थः । एवमप्रेऽपि । सद्मश-ब्दार्थमाह—सदनेति । तरसा शीघ्रम् । स्मितेनार्द्रमिव नमयांबभूव नमयांचकार ।

१ चिकता नता च सा नताङ्गी।

२ तेन प्रियेण अर्थात् प्रियद्वारा ।

३ वस्तुतत्त्वानवधारणरूपमवस्थान्तरं प्राप्ता सा चिन्ताख्यचित्तवृत्तिरेव तथा अर्थात् मोहः।

#### लोभशोकभयादिजनितोपप्रवनिवारणकारणीभूतश्चित्तवृत्तिविशेषो धृतिः ॥

उदाहरणम्--

'संतापयामि हृदयं धावं धावं धरातले किमहम् । अस्ति मम शिरसि सततं नन्दकुमारः प्रभुः परमः ॥' अत्र विवेकश्चतसंपत्त्यादिर्विभावः । चापलाद्युपशमोऽनुभावः । ननु चोत्तरार्धे चिन्ता नास्तीति वस्तुनोर्दभिव्यक्तेः कथमस्य धृतिभावध्वनित्व-मिति चेत्, तस्य धृत्युपयोगितयैवाभिव्यक्तेः ।

किमनिष्टं मम भविष्यतीत्याकारश्चित्तवृत्तिविशेषः शङ्का ॥ उदाहरणम्—

'विधिवक्कितया मया न यातं सिख संकेतिनकेतनं प्रियस्य। अधुना बत किं विधातुकामो मिय कामो नृपितः पुनर्न जाने।।' अत्र राजापराधो विभावः। मुखवैवण्यादय आक्षेप्या अनुभावाः। इयं तु भयाद्युत्पादनेन कम्पादिकारिणी, न तु चिन्ता।

आधिन्याधिजन्यबलहानिष्रभवो वैवर्ण्यशिथिलाङ्गत्वद्दग्र्यमणादि-हेतुर्दुःखविशेषो ग्लानिः ॥

यथा---

'शयिता शैवलशयने सुषमाशेषा नवेन्दुलेखेव। प्रियमागतमपि सविधे सत्कुरुते मधुरवीक्षणैरेव।।'

अत्र प्रियविरहो विभावः । मधुरवीक्षणैरेवेत्येवकारेण बोध्यमाना प्रत्युद्गमचरणनिपतनाश्लेषादीनां निवृत्तिरनुभावः । न चात्र श्रमः शङ्क्यः । कारणाभावात् । केचित्तु व्याध्यःदिप्रभवबलनाशं ग्लानिमाहुः । तेषां मते

१ ननु चिन्ता मे नास्तीति वस्तु ध्वन्यते, ततो वस्तुध्वनिः सोयमिति शङ्का । सोयं ध्वनि-र्भृतिभावं पोषयतीति भृतिध्वनित्वेनैव व्यपदेश इति समाधानम् ।

चित्तवृत्त्यात्मकेषु भावेषु नाशर्रूषाया ग्लानेः कथं समावेश इति ध्येयम्। यद्यपि 'बलस्यापचयो ग्लानिराधिव्याधिसमुद्भवः ।' इति लक्षणवा-क्यादपचयशब्देन नाश एव प्रतीयते, तथापि प्रागुक्तानुपपत्त्या बलनाश-जन्यं दुःखमेव बलापचयशब्देन विवक्षितम्।

दुःखदारिद्यापराधादिजनितः स्वापकर्षभाषणादिहेतुश्चित्तवृत्ति-विशेषो दैन्यम् ॥

उदाहरणम्—

'हतकेन मया वनान्तरे वनजाश्ची सहसा विवासिता। अधुना मम कुत्र सा सती पतितस्येव परा सरस्वती॥'

सीतां परित्यक्तवतो भगवतः श्रीरामभद्रस्थेयमुक्तिः । अत्र सीताप-रित्यागरूपोऽपराधस्तज्जन्यं दुःखं वा विभावः । पतितसाम्यरूपस्वापकर्ष-भाषणमनुभावः ।

यदाहुः—

'चित्तौत्सुक्यान्मनस्तापाद्दार्गत्याच विभावतः। अनुभावात्तु शिरसोऽभ्यावृत्तेर्गात्रगौरवात्॥ देहोपस्करणत्यागाद्दैन्यं भावं विभावयेत्॥' इति। 'दौर्गत्यादेरनौजस्यं दैन्यं मिलनतादिकृत्।' इति च।

अत्र हतकेन मया विवासिता न तु विधिनेस्येतस्यार्थस्य पतितोपम-यैव परिपोषः, न तु श्र्द्राद्युपमया। यतः श्र्द्रस्य जास्यैव श्रुतिदौर्लभ्यं विधिना कृतम्। पतितस्य तु ब्राह्मणादेर्विधिना श्रुतिसुलभत्वे स्वभावेन

मुन्युक्तेत्यादिः । अनुपपत्तिरसमावेशक्ष्या । विवक्षितमिति । एवं तु कचिद्रन्थो-ऽपि सुयोज इति भावः । हतकेन हतसदृशेन । भाग्यरहितेनेति यावत् । वनजाक्षी जलजाक्षी । सहसा कारणं विनैव । परा उतकृष्टा सरस्वती । श्रुतिरित्यर्थः । विनिगम-काभावादाह—तज्जन्यमिति । चित्तौतसुक्यादिरूपविभावत्रयतः, शिरसोऽप्या(भ्या)-वृत्त्यादिरूपानुभावत्रयतो दैन्यं भावं जानीयादित्यर्थः । वचनान्तरमाह—दौर्गत्यादे-रिति । अनौजस्यमोजोगुणाभावः । सर्वं वाक्यं सावधारणमिति न्यायलभ्यमर्थमाह— न तु विधिनेति । जात्यैव स्वभावेनैव । तेनैव पतितेनैव । तथाविधं पातित्यजनकम् ।

१ अर्थात् अभावरूपायाः ।

२ अभ्यावृत्तिर्भ्रमणम् ।

कृतेऽपि तेनैव तथः विधं पापमाचरता स्वतः श्रुतिर्दूरीकृतेति तस्य पति-तेन साम्यम्, तस्याश्च श्रुत्येत्युपमालंकारो दैन्यमेवालंकुरुते । तथा मयेति सेति चोपादानलक्षणामूलध्वनिभ्यां कृतन्नत्वकृतज्ञात्वनिर्दयत्वद्यावतीत्वा-द्यनेकधर्मप्रकाशनद्वारा तदेव परिपोष्यते, सेति स्मृत्या च लेशतः प्रतीयमानया ।

इष्टाप्राप्त्यनिष्टप्राप्त्यादिजनिता ध्यानापरपर्याया वैवर्ण्यभूलेखना-धोम्रखत्वादिहेतुश्चित्तवृत्तिविशेषश्चिन्ता ॥

यदाहुः—

'विभावा यत्र दारिद्यमैश्वर्यभ्रंशनं तथा। इष्टार्थापहृतिः शश्वच्छ्वासोच्छ्वासावधोमुखम्।। संतापः स्मरणं चैव काइर्यं देहानुपस्कृतिः। अधृतिश्वानुभावाः स्युः सा चिन्ता परिकीर्तिता।। वितर्कोऽस्याः क्षणे पूर्वे पाश्चात्त्ये वोपजायते॥' इति। 'ध्यानं चिन्ता हितानाप्तेः संतापादिकरी मता।' इति च।

उदाहरणम्-

'अधरद्यतिरस्तपञ्जवा मुखशोभा शशिकान्तिलङ्किनी। अर्कुतप्रतिमा तनुः कृता विधिना कस्य कृते मृगीदशः॥'

तस्य रामस्य । तस्याः सीतायाः । साम्यमिखस्यानुषद्धः । एवालमिति । अलंक्रत एवेल्थंः । न तु ख्यं प्रधानं येन गुणीभृतव्यक्क्यलापत्तिरिति भावः । उपादानलक्षणा-मूलध्वनिभ्यामिति । खार्थमुपादायेतरार्थंलक्षणमुपादानलक्षणा । लक्ष्यतावच्छेदकं चातिक्रेशे तदलक्तलं मत्पदस्य । वनवाससखीलमिलादि च तत्पदस्य । व्यक्क्यार्थमाह—कृतम्रत्वेत्यादि । यथाकममन्वयः । तदेवेति । दैन्यं परिपोध्यत एवेल्थंः । न तु प्राधान्यं येन दैन्यध्वनिलोच्छेद इति भावः । सेतीति । यतस्तेन तद्धमप्रकाशोऽतो लेशतोऽशतः प्रतीयमानया सेति स्मृला च दैन्यं परिपोध्यत एवेल्यानुषद्धः । न तु प्राधान्यं येन स्मृतिध्वनिलं स्यात् , न दैन्यध्वनिलमिति भावः । यत्र चिन्तायाम् । अथ विभावकथनानन्तरम् । अस्याः' इति पाठे चिन्ताया इल्पंः । एवममेऽपि । तथा चेतः प्राक्तनाविभावः । अस्या इल्पस्यानुभावाः इल्पनेनान्वयात् । देहानुपस्कृतिर्देहाप्रसाध्यम् । वितर्को वक्ष्यमाणस्वरूपः । अस्तपक्षवेति पश्चम्यर्थे बहुवीहिः । पक्षवपदेन तच्छोभा । अकृतप्रतिमेति । उपमानमिल्यर्थः । कृता मृगीदश इल्पनयोः सर्वत्र

१ न कृता प्रतिमा (उपमानम्) यस्याः । निरुपमा ।

अत्र तद्प्राप्तिर्विभावः । अनुतापाद्य आक्षेप्या अनुभावाः । न चात्रौत्सुक्यध्वनिरिति वाच्यम् । कस्य कृत इत्यनिर्धारितधर्म्योलम्बनाया-श्चिन्ताया एव प्रतीयमानतया सतोऽप्यौत्सुक्यस्यैतद्वाक्येन प्राधान्येना-ऽबोधनात् ।

मद्याद्यपयोगजन्मा उल्लासाख्यः शयनहसितादिहेतुश्चित्तवृत्ति-विशेषो मदः ॥

यदाहु:—'संमोहानन्दसंदोहो मदो मद्योपयोगजः।' इति । तत्रो-त्तमे पुरुषे खापोऽनुभावः। मध्यमे हसितगाने। नीचे तु रोदनपरुषो-क्यादि। अयं च मद्खिविधः, तरुणमध्यमाधमभेदात्। अञ्यक्ता-संगतवाक्यैः सुकुमारस्खलद्भया च योऽभिनीयते स आद्यः। भुजाक्षे-परखलितद्यूर्णितादिभिर्मध्यमः।गतिभङ्गस्मृतिनाशहिकाच्छर्द्यादिभिरधमः।

उदाहरणम्—

'मधुरतरं सायमानः स्वसिन्नेवालपञ्शनैः किमपि। कोकनैद्यंखिलोकीमालम्बनशून्यमीक्षते क्षीवः॥'

अत्र माद्कद्रव्यसेवनं विभावः। अव्यक्तालापाद्यनुभावः। अत्र मत्त-स्वभाववर्णनस्य तिष्ठिमद्व्यञ्जनार्थत्वान्मद्भाव एव प्रधानमिति न स्वभावोक्त्यलंकारस्य प्राधान्यम्, अपि तु तद्भन्युपस्कारकत्वमेव।

संबन्धः । तदप्राप्तिस्तादशनायिकाऽप्राप्तिः । प्रतीयेत्यस्य द्राक्प्राधान्येनेत्यादिः । उपयोगः प्राशनम् । संमोद्देति । अनयोः समूहो यत्रेत्यर्थः । तत्र शयनादीनां मध्ये । उत्तमे पुरुषे इति । 'उत्तमसत्त्वः प्रहसति गायति तद्वच मध्यमप्रकृतिः । परुषवचनाभिधायी शेते रोदित्यधमसत्त्वः ॥' इति प्रदीपविरुद्धमेतत् । अत्यक्तिति । अस्पष्टाक्षरासंबद्ध-वाक्येरित्यर्थः । सुकुमारेति कर्मधारयद्वयम् । शनैरित्यनेनात्यक्तत्वम् , किमपीत्यनेनासंगत-व्वम् । त्रिलोकीं कोकनदयन् । आलम्बनेति क्रियाविशेषणम् । तिल्लेष्ठेति । मत्तनिष्ठेत्यर्थः । तद्वन्युपेति । मदभावध्वन्युपेत्यर्थः । ननु क्षीवपदेन विशेषणविधया वाच्यस्य मदस्य कथं ध्वनितास्पद्वम्, कथमपि वाच्यवृत्त्यनातिङ्गितस्यैव व्यक्त्रयस्य चमन्त्कारित्वमिति स्वयमेव प्रागावेदनात् । एवं च स्वभावोत्त्यलंकार एवायमत आह—

१ रक्तकमलायिताम् (अरुणनेत्रकान्त्यारक्ताम्) कुर्वन् ।

इदं वा पुनरुदाहरणम्-

'मधुरैसान्मधुरं हि तवाधरं तरुणि मद्भदने विनिवेशय। मम गृहाण करेण कराम्बुजं पपपतामि हहा भभभूतले।।' अत्रापि स एव विभावः। अधिकवर्णोचारणादिरनुभावः। पूर्वोधगता प्राम्योक्तिरुत्तरार्धे च तरुणीकरेऽम्बुजोपमेयतया निरूपणीये स्वकरस्य तदुपमेयतया निरूपणं च मदमेव पोषयतः।

बहुतरशारीरव्यापारजन्मा निःश्वासाङ्गसंमर्दनिद्रादिकारणीभूतः खेदविशेषः श्रमः ॥

यदाहुः —

'अध्वव्यायामसेवाद्यैविभावैरनुभावकैः । गात्रसंवाहनैरास्यसंकोचैरङ्गमोटनैः ॥ निःश्वासैर्जृम्भितैर्मन्दैः पादोत्क्षेपैः श्रमो मतः ॥' इति । 'श्रमः खेदोऽध्वगत्यादेर्निद्राश्वासादिक्रन्मतः ।' इति च ।

अयं च सत्यपि बले जायते, शारीरव्यापारादेव च जायते, न तु ग्लानि:। अतो ग्लाने: श्रमस्य भेदः।

उदाहरणम्—

'विधाय सा मद्वदनानुकूछं कपोछमूछं हृद्ये शयाना। विराय चित्रे लिखितेव तन्वी न स्पन्दिनुं मन्दमपि क्षमासीत्।।' अत्र विपरीतसुरतरूपः शारीरव्यापारो विभावः। स्पन्दराहित्यशय-नाद्योऽनुभावाः। न चात्र निद्राभावध्वननेन गतार्थतेति शक्क्यम्। सुषुप्तौ हि ज्ञानराहित्येनैव यत्नराहित्यान्मन्दमपि स्पन्दिनुं न क्षमासीदित्य-

इदं वा पुनरिति । हि यतो मधुरसान्मधुरं तव खत्य । स एव मादकद्रव्यसेवनरूपः प्रागुक्त एवेत्यर्थः । अधिकेति । पपहहाभमेत्यर्थः । निरूपणं चेत्यस्योमे इति शेषः । अध्वेति त्रयाणां द्वन्द्वगर्भां बहुवीहिः । अनुभावकैरित्यस्याप्रेतनैरन्वयः । संवाहनं सेवनम् । मोटनं मोडनमिति भाषाप्रसिद्धम् । मन्दैरित्युक्तरान्वयि । अतो ग्लानेरिति । उक्तहेतु-द्वयाद्ग्लानेः सकाशादित्यर्थः । दष्टान्तेन सुषुप्तरेव लाभः, न तु खप्रस्थेत्याशयेनाह—सुषुप्तौ हीति । नैवेति । यत्नं प्रति तस्य कारणलादिति भावः । नतु स्पष्टार्थमेव

१ मधुनो रसाद्।

स्यानतिप्रयोजनकत्वापत्तेः, शीङाभिहिततया तस्या व्यङ्ग्यत्वानुपपत्तेश्च । अमे त्वानुगुण्यमुचितम् ।

रूपधनविद्यादिप्रयुक्तात्मोत्कर्षज्ञानाधीनपरावहेलनं गर्वः ॥ उदाहरणम्—

'आ मूलाद्रत्नसानोर्मलयवलयितादा च कूलात्पयोघे-र्यावन्तः सन्ति काव्यप्रणयनपटवस्ते विशङ्कं वदन्तु । मृद्वीकामध्यनिर्यन्मसृणरसझरीमाधुरीभाग्यभाजां

वाचामाचार्यतायाः पदमनुभवितुं कोऽस्ति धन्यो मदन्यः ॥'
अत्र स्वकीयकविताया अनन्यसाधारणताज्ञानं विभावः । पराधिक्षेपपरतादृशवाक्यप्रयोगोऽनुभावः । इमं चासूयापि छेश्नतः पुष्णाति । उत्साहप्रधानो गृढगर्वो हि वीररसध्विनः, अयं तु गर्वप्रधान इति तस्मादस्य
विशेषः । तथा हि वीररसप्रसङ्गे प्रागुदाहृते 'यदि वक्ति—' इत्यादि पद्ये
गीष्पतिना गिरामधिदेवतयापि साकमहं विद्यामीति वचनेनाभिन्यक्तस्योत्साहस्य परिपोषकतया स्थितः सर्वेभ्यः पण्डितेभ्योऽहमधिक इति
गर्वः, न तु प्रकृतपद्य इव नास्त्येव महीतछे मदन्य इति स्फुटोदितेन
सोङुण्ठवचनेनानुभावेन प्राधान्येन प्रतीयमानः ।

श्रमादिप्रयोज्यं चेतःसंमीलनं निद्रा ॥ नेत्रनिमीलनगात्रनिष्क्रियत्वादयोऽस्या अनुभावाः । जदाहरणम्—

'सा मदागमनबृहिततोषा जागरेण गमिताखिलदोषा। बोधितापि बुबुधे मधुपैर्न प्रातराननजसौरभलुब्धेः॥' रात्रिजागरणश्रमोऽत्र विभावः। मधुपैर्बोधाभावोऽनुभावः। शास्त्रादिविचारजन्यमर्थनिर्धारणं मतिः॥ अत्र निःशङ्कतदर्थानुष्ठानसंशयोच्छेदादयोऽनुभावाः।

तदस्तु अत आह—शीङेति । प्रकारतयेति भावः । तस्या निद्रायाः । रत्नसानुः सुमेरः । मृद्वीका द्राक्षा । निर्यित्रःसरन् । झरी प्रवाहः । तस्माद्वीररसध्वनेः । मदन्य इतीति गर्वाकारः । सोहुण्ठं साभिप्रायम् । वचनेन आ मूलादित्यादि मदन्य इत्यन्तेन ।

१ 'यदि वक्ति' इत्यादिपचे उत्साहस्य परिपोषकतया अङ्गभावेन स्थितो गर्वः 'आमूलात्' इति पद्यवत् प्राधान्येन प्रतीयमानो नास्तीति भावः।

उदाहरणम्— 'निखिलं जगदेव नश्वरं पुनरिसक्रितरां कलेवरम्।

अथ तस्य कृते कियानयं क्रियते हन्त मया परिश्रमः ॥

'शरीरमेतज्जलबुद्धदोपमं—' इत्यादिशास्त्रपर्यालोचनमत्र विभावः। हन्त-पद्गम्या स्वनिन्दा राजसेवादिविरतिर्वितृष्णता चानुभावः। झगिति मतेरेव चमत्काराद्धनिव्यपदेशहेतुता, न शान्तस्य। विलम्बेन प्रतीतेः।

रोगविरहादिप्रभवो मनस्तापो व्याधिः ॥ गात्रशैथिल्यश्वासादयोऽत्रानुभावाः ।

यदाहुः—

'एकैकशो द्वन्द्वशो वा त्रयाणां वा प्रकोपतः। वातिपत्तकफानां स्युर्व्याधयो ये ज्वरादयः। इह तत्त्रभवो भावो व्याधिरित्यभिधीयते॥'

उदाहरणम्— 'हृद्ये कृतशैवलानुषङ्गा मुहुरङ्गानि यतस्ततः क्षिपन्ती । तदुदन्तपरे मुखे सखीनामतिदीनामियमादधाति दृष्टिम् ॥'

विरहोऽत्र विभावः। अङ्गक्षेपादिरनुभावः।

भीरोघीरसत्त्वदर्शनस्फूर्जथुश्रवणादिजन्मा चित्तवृत्तिविशेषस्नासः॥ अनुभावाश्चास्य रोमाञ्चकम्पस्तम्भश्रमादयः।

यदाहुः— 'औत्पातिकैर्मनःक्षेपस्नासः कम्पादिकारकः ।'

उदाहरणम्—

'आलीषु केलीरभसेन बाला मुहुर्ममालापमुपालपन्ती। आरादुपाकण्ये गिरं मदीयां सौदामिनीयां सुषमामयासीत्।।

दोषा रात्रिः । ये ज्वराद्य इति । लोके इति शेषः । इह शास्त्र । तत्प्रभवो ज्वरादि-प्रभवः । तदुदन्तेति । नायकोदन्तेत्यर्थः । मुखे इत्येकवचनेनैकवातेंव सर्वाभिरुच्यत इति ध्वनितम् । तदलाभाद्दैन्यं दृष्टौ । भीरोभयशीलस्य । सत्त्वं प्राणी । स्फूर्जथुर्वज्रनि-घाषः । औत्पातिकैरुत्पातसूचकैर्घारसत्त्वदर्शनादिभिः । मनःक्षेपश्चित्तवृत्तिविशेषः । केली-रभसेन कीडाराभस्येन । नायकोक्तिरियम् । आरादूरम् । ततोऽचिरस्थायिलेन विद्युच्छो-

अत्र पत्या स्ववचनाकर्णनं विभावः। पछायनमनुभावः । न चात्र ळजाया व्यङ्गयत्वसाशङ्कनीयम् । शैशवेनैव तस्या निरासात् ।

इदं वा विविक्तमुदाहरणम्—

'मा कुरु कशां कराब्जे करुणावति कम्पते मम स्वान्तम्। खेलन जातु गोपैरम्ब विलम्बं करिष्यामि॥

एषा भगवतो लीलागोपकिशोरस्योक्तिः।

निद्राविभावोत्थज्ञानं सुप्तम् ॥

स्वप्न इति यावत् । अस्यानुभावः प्रलापादिः । नेत्रनिमीलनादयस्तु निद्राया एवानुभावा न त्वस्य, अनिदंजन्यत्वात् । यतु प्राचीनैः 'अस्या-नुभावा निभृतगात्रनेत्रनिमीलनं-' इत्याद्युक्तं तद्रन्यथासिद्धानामपि तेषामे-तद्भावव्यापकत्वादिति ध्येयम् ।

उदाहरणम्—

'अकरण मुषाभाषासिन्धो विमुख्य ममाख्रलं तव परिचितः स्नेहः सम्यङ्मयेत्यनुभाषिणीम्। अविरलगलद्वाष्पां तन्वीं निरस्तविभूषणां क इह भवतीं भद्रे निद्रे विना विनिवेद्येत्॥'

एषा प्रवासगतस्य स्वप्नेऽपि प्रियामेवंभाषिणीं दृष्टवतो निद्रां प्रति कस्यचिदुक्तिः। यद्यप्येवंभूतायाः प्रियतमावस्थाया निवेदनेन निद्रे मम भवला महानुपकारः कृत इति वस्तु, विश्रलम्भशृङ्गारश्चात्र प्रतीतिपथ-

भालाभः । पत्या तत्कर्तृकम् । 'शब्दानुशासनमाचार्येण' इतिवत्प्रयोगः । शैरावेनै-वेति । बालापदबोध्येनेत्यर्थः । तस्या लजायाः । एवं च मूले कुठारान्न तदाशङ्केति भावः । ननु बालापदं न शैशवबोधकम्, किं तु विशेषबोधकमत आह—इदं वेति । कशां ताडनरज्जुम् । वस्तुतस्तत्त्वाभावादाह — लीलेति । अनिदंजन्यत्वादिति । एतज्जन्यलाभावादित्यर्थः । स्वप्नजन्यलाभावादिति यावत् । अन्यथेति । निद्रयेत्यर्थः । एतदिति । खप्रेलर्थः । सृषेति । मिथ्याभाषिन् । इह प्रवासे । प्रियतमेति । नायि-

१ शिशुतया लज्जा स्वतो निरस्ता, अतो लज्जाया व्यङ्गयत्वं नाशङ्कृतीयम् । शिशूनामेवंविधे स्थले त्रासो भवति न लजेत्याशयः।

२ निद्रायां संभवन्तस्ते सुप्तमपि व्यामुवन्ति (स्वप्तमप्यथिकुर्वन्ति ) इति सुप्त-भावेऽपि नेत्र-निमीलनादयः प्रोक्ता इत्याशयः।

मवतरति, तथापि पुरःस्फूर्तिकतया स्वप्रध्वननमत्रोदाहतं न भीन्ते तयो-ध्वननं निरोद्धमीष्टे ।

निद्रानाशोत्तरं जायमानो बोधो विबोधः ॥

निद्रानाशश्च तत्पूर्ति-स्वप्नान्त-बलवच्छब्द्-स्पर्शादिभिर्जायत इति त एवात्र विभावाः । अक्षिमर्दनगात्रमर्दनादयोऽनुभावाः ।

तत्र संक्षेपेणोदाहणम्—

'नितरां हितयाद्य निद्रया मे बत यामे चरमे निवेदितायाः। सुदृशो वचनं शृणोमि यावन्मयि तावत्प्रचुकोप वारिवाहः॥' अत्र गर्जितश्रवणं विभावः। प्रियावचनश्रवणोह्णासनाशोऽनुभाव-स्तूत्रेयः। केचिद्विद्याध्वंसजन्यमप्यमुमामनन्ति। तेपां मते

> 'नष्टो मोहः स्मृतिर्लब्धा त्वत्प्रसादान्मयाच्युत । स्थितोऽस्मि गतसंदेहः करिष्ये वचनं तव ॥'

इति गीतापद्यमुदाहार्यम् । न तु वारिवाहिवषयाया अस्याया एवात्र वाक्यार्थतेति शङ्क्यम् । विवोधप्रतीतौ हि सत्यां तस्मिन्ननौचित्यावगमे सत्यनुचितविवोधजनकरवेन वारिवाहेऽस्याया विलम्बेन प्रतीतेः, परमु-खेनिरीक्षकत्वात् । स्यादपि तस्या अपि प्राधान्यम्, यदि वारिवाहे निष्क-रुणत्वादिवोधकं किंचिदपि स्यात् । नापि स्वप्रस्य, वारिवाहनादेन तन्नाशस्थेव प्रतिपत्तेः । अस्तु वा स्वप्रभावप्रशमेनासूयया च सहास्य संकरः ।

केल्यर्थः । अत्रोदाहृतमिति । अस्यापि वाच्यातिशायिलादेतद्भिनिव्यवहारोऽपि । तथ च सांकर्यमिति भावः । तत्पूर्तिनिद्रापूर्तिः । वारिवाहो मेघः । अमुं विबोधम् । सिंहाव-लोकनन्यायेनास्याध्वनिलं निराचष्टे—न त्विति । हि यतः । तस्मिन्वबोधे । तस्या अप्यस्याया अपि । स्वप्तस्य वाक्यार्थतेति शङ्कामित्यस्यानुषङ्गः । जलाहरणकर्तृत्वेन बोध-कवारिवाहशब्दस्य सत्त्वात्, अत आह—अस्तु वा स्वप्नभावेति । इदं वक्ष्यमाणम् । सकलां यामिनीमभिव्याप्य सहस्थितवर्ती निद्रां गाढमालिङ्ग्याथ च प्रातस्तां विहाय स

१ पर्यन्ते यदि वस्तु-विप्रलम्भध्यनी अपि स्फुरतश्चेत्तावपि भवत एवेत्याशयः।

२ विबोधोत्तरं जायमानतया तदधीनत्वमित्याशयः।

## इदं तु नोदाहार्यम्-

'गाडमालिक्स्य सकलां यामिनीं सहतस्थुषीम्। निद्रां विहाय स प्रातरालिलिङ्गाथ चेतनाम्॥'

विबोधस्य चेतनापद्वाच्यत्वात्। यथा कश्चित्सत्यप्रतिज्ञो द्वाभ्यां नायि-काभ्यां द्वौ कालावुपभोगार्थं दत्त्वा यथोचिते काल एकामुपभुज्य काला-न्तरे प्रवृत्ते तां विहायापरां भुक्के, तथैवायं रात्रौ निद्राम्, प्रातश्चेतनामिति समासोक्तरेवेह प्रकाशनात्।

थरकृतावज्ञादिनानापराधजन्यो मौनवाक्पारुष्यादिकारणीभूत-श्रित्तवृत्तिविशेषोऽमर्षः ॥

प्राग्वत्कारणानां कार्याणां च क्रमेण विभावानुभावत्वम् । उदाहरणम—

'वक्षोजायं पाणिनामृदय दूरे यातस्य द्रागाननाव्जं प्रियस्य। शोणायाभ्यां भामिनी छोचनाभ्यां जोषं जोषं जोषमेवावतस्थे॥'

इह त्वाकस्मिकस्तनाग्रस्पर्शो विभावः। नयनारुण्यनिर्निमेषनिरीक्षणे अनुभावो । ननु क्रोधामर्पयोः स्थायिसंचारिणोर्भावयोः किं भेदकमिति चेत्, विषयतावैलक्षण्यमेवेति गृहाण । तत्र तु गमकं झटिति परविना- शादो प्रवृत्तिर्वचनवैमुख्यादिकं चेति कीर्यवैलक्षण्यम् ।

चेतनामालिलिङ्गेत्यन्वयः । नन्वेवं विबोधभावध्वनित्वाभावेऽपि कस्येदमुदाहरणम्, अत आह—यथेत्यादि । प्राग्वद्विबोधवत् । कारणानां परकृतावज्ञादीनाम् । कार्याणां मौनादीनाम् । आमृश्य संस्पृश्य । जोषं जोषमिति । निर्मिमेषं दृष्ट्वा दृष्ट्वेत्यर्थः । जोष-मेव तृष्णीमेव । भामिनी कर्त्रां । अत्रादिसंप्राद्यविभावानुभावयोः सत्त्वमित्याह—इह त्विति । इदं च निर्निमेषनिरीक्षणं सेवार्थकजुषा णमुला च गम्यं तदाह—निर्निमे-पेति । इदमुपलक्षणम् । मौनमप्यनुभावो बोध्यः । किं भेदकमिति । उक्तकारण-कार्ययोस्त्वक्यमेवेति भावः । तत्र तु विषयतावैलक्षण्ये तु । कार्येति । कोधामध्योर्य-

१ दयोविषया भिन्ना भवन्तीति ।

२ उत्कटावस्थापन्नो भावः क्रोधः, कोमलावस्थापन्नोऽमर्ष इति तात्पर्यम्।

ब्रीडादिभिर्निमित्तैर्हर्षाद्यनुभावानां गोपनाय जनितो भावविशे-षोऽवहित्थम् ॥

तदुक्तम्-

'अनुभाविषधानार्थेऽवहित्थं भाव उच्यते। तद्विभाव्यं भयत्रीडाधार्ष्यकौटिल्यगौरवैः॥'

यथा--

'प्रसङ्गे गोपानां गुरुषु महिमानं यदुपते-रुपाकण्यं स्विद्यत्पुलकितकपोला कुलवधूः।

विषज्वालाजालं झगिति वमतः पन्नगपतेः फणायां साश्चर्यं कथयतितरां ताण्डवविधिम् ॥'

अत्र ब्रीडा विभावः। तादृशकालियकथाप्रसङ्गोऽनुभावः। एवं भया-दिप्रयोज्यमप्युदाहार्यम्।

अधिक्षेपापमानादिप्रभवा किमस्य करोमीत्याद्याकारा चित्तवृ-त्तिरुग्रता ।।

यदाहुः—

'नृपापराधोऽसद्दोषकीर्तनं चोरधारणम् । विभावाः स्युरथो बन्धो वधस्ताडनभत्सेने ॥ एते यत्रानुभावास्तदौष्टयं निर्दयतात्मकम् ॥' इति ।

यथा---

'अवाप्य भङ्गं खलु सङ्गराङ्गणे नितान्तमङ्गीधिपतेरमङ्गलम्। परप्रभावं मम गाण्डिवं धनुर्विनिन्दतस्ते हृदयं न कम्पते॥'

थाकमित्यादिः । हर्षाद्यनुभावानामिति । हर्षादिजन्यानुभावानामित्यर्थः । भाववि-शेषोऽभिप्रायविशेषः । अनुभावेत्यस्य हर्षादिजन्येत्यादिः । तदवहित्थम् । भयादिभिर्वि-भाव्यं जन्यमित्यर्थः । गुरुषु तत्समीपे । गोपानां प्रसङ्गे इत्याद्यन्वयः । पन्नगपतेः कालि-यस्य । साश्चर्यमाश्चर्येण सहितम् । ताण्डवविधि यदुपतेरिति भावः । ताहशाति । विष-वमनकत्रित्यर्थः । असदिति । अविद्यमानदोषकथनमित्यर्थः । अङ्गाधिपतेः कर्णात् ।

१ पूर्वाधीको स्वेद-रोमाञ्ची प्रेमजनितौ न, अपि तु पराक्रमवर्णनजन्याविति प्रकटनेन भावगुप्तिः।

२ अङ्गाधिपतेः सकाशात् अमङ्गलं भङ्गमवाप्येलन्बयः । १० रस०

एषा कर्णेन पराभूतं गाण्डिवं निन्दन्तं युधिष्ठिरं प्रति धनंजयस्योक्तिः ।
युधिष्ठिरकर्तृका गाण्डिवनिन्दात्र विभावः । वधेच्छानुभावः । न चामर्षोप्रतयोनिक्ति भेद इति वाच्यम् । प्रागुदाहतेऽमर्षध्वनावुप्रताया अप्रतीतेः ।
नाप्यसौ क्रोधः । तस्य स्थायित्वेनास्याः संचारिणीत्वेनैव भेदात् ।
विप्रलम्भमहापत्तिपरमानन्दादिजनमाऽन्यसिन्नन्यावभास उन्मादः ॥

शुक्तिरजतादिज्ञानव्यावृत्तये जन्मान्तम्।

उदाहरणम्—

'अकरुणहृद्य प्रियतम मुख्रामि त्वामितः परं नाहम्। इस्रालपति कराम्बुजमादायालीजनस्य विकला सा॥'

एषा प्रवासगतं खनायिकावृत्तान्तं पृच्छन्तं नायकं प्रति कस्याश्चित्सं-देशहारिण्या उक्तिः । प्रियविरहोऽत्र विभावः । असंबद्धोक्तिरनुभावः । उन्मादस्य व्याधावन्तर्भावे संभवत्यि पृथगुपादानं व्याध्यन्तरापेक्षया वैचित्र्यविशेषस्फोरणाय ।

रोगादिजन्या मूर्च्छारूपा मरणप्रागवस्था मरणम् ॥

न चात्र प्राणवियोगात्मकं मुख्यं मरणमुचितं प्रहीतुम् । चित्तवृत्त्या-त्मकेषु भावेषु तस्याप्रसक्तेः । भावेषु च सर्वेषु कार्यसहवर्तितया शरीरप्रा-णसंयोगस्य हेतुत्वात् ।

उदाहरणम्—

'द्यितस्य गुणाननुस्मरन्ती शयने संप्रति या विलोकितासीत्। अधुना खलु हन्त सा कुशाङ्गी गिरमङ्गीकुरुते न भाषितापि॥' प्रियविरहोऽत्र विभावः। वचनविरामोऽनुभावः। हन्तपदस्यात्रात्य-

प्रेति । उत्कृष्टेल्यर्थः । पराभूतमिति युधिष्ठिरविशेषणम् । न चामषाँग्रेति । कारणा-धिक्यादिति भावः । अप्रतीतेरिति । अस्यां वधादीच्छापि न तस्मिन्नित्यनुभावमेदा-दिति भावः । असानुप्रता । मेदादिति । गुरुबन्धुवधादिजन्यः, स्थायी, वागपराधादि-जन्यः संचारीति मेद इत्यपरे । व्यावृत्तय इति । ज्ञानस्योन्मादलव्यादृत्तय इत्यर्थः । तस्याप्रसक्तेरिति । मुख्यमरणस्यान्तर्भावासंभवादित्यर्थः । तत्र हेतुमाह—भावेषु चेति । अङ्गीकुरुते न । न प्रतिवदतीत्यर्थः । अत्र मर्णे हन्तपदस्य दुःखातिशयबोध- न्तमुपकारकत्वाद्वाक्यव्यङ्ग्योऽप्ययं भावः पद्व्यङ्ग्यतामावहति । एतेन भावस्य पद्व्यङ्ग्यतायां नास्मन्तं वैचित्र्यमिति परास्तम् । द्यितस्य गुणाननुस्मरन्तीत्यनेन व्यज्यमानं 'चरमावस्थायामपि तस्या द्यितगुण-विस्मरणं नाभूदिति' वस्तु विप्रलम्भस्य शोकस्य वा चरममभिव्यक्तस्य पोषकम् । अयं च भावः स्वव्यञ्जकवाक्योत्तरवर्तिना वाक्यान्तरेण संदर्भघटकेन नायिकादेः प्रत्युज्जीवनवर्णने विप्रलम्भस्य, अन्यथा तु करुणस्य पोषक इति विवेकः । कवयः पुनरमुं प्राधान्येन न वर्णयन्ति, अमङ्गलप्रायत्वात् ।

संदेहाद्यनन्तरं जायमान ऊहो वितर्कः ॥ स च निश्चयानुकूलः ।

'यदि सा मिथिलेन्द्रनिन्द्नी नितरामेव न विद्यते भुवि। अथ मे कथमस्ति जीवितं न विनालम्बनमाश्रितस्थितिः॥'

खात्मनि भगवतो रामस्यैषोक्तिः। भुवि सीतास्ति न वेति संदेहोऽत्र विभावः। भूक्षेपशिरोङ्गिलिनर्तनमाक्षिप्तमनुभावः। न चासौ चिन्तेति शक्यं विद्युम्, चिन्ताया नियमेन निश्चयं प्रत्यप्रयोजकत्वात्। किं भविष्यति कथं भविष्यतीत्याद्याकारायाश्चिन्तायाः, इदिमत्थं भवितुमईति प्रायश इत्याकारस्य वितर्कस्य, विषयवैलक्षण्योपलम्भाच। न विनेत्यादिन् नोक्तोऽर्थान्तरन्यासोऽप्यसमन्नेवानुकूलैः।

कलादिति भावः । प्रकृतेऽनुपदं वक्ष्यमाणरीत्या विप्रलम्भासंभवादाह—शोकेति । करणस्थायिभावसेत्यर्थः । अस्य पुरोऽनिभव्यक्तेराह—चरमिति । अत एवैतद्धिनिलम् । तदेवाह—अयं चेति । नन्वस्य प्रधानोदाहरणं कुतो न दत्तमत आह—कवय इति । पुनःशब्दो हिशब्दार्थे । आदिना विपर्ययपरिष्रहः । आलम्बनमाधारभूतम् । ननु नियमे तदभावेऽपि लक्षणे तदिनवेशात्प्रकृते तत्संभव एवात आह—किं भविष्य-तीति । ननु न विनेत्यादिनार्थान्तरन्यासस्य प्रतीतेः कथं ध्वनिलमत आह—न विने-

१ जिन्तायामन्ते नियमेन निश्चयः स्यादिति नास्ति । अयं तु निश्चयानुकूरुः ।

२ अर्थान्तरन्यासः (आधारं विना आधेयस्थितिनैति) निश्चयानुकूलस्य वितर्कस्यैव अनुरूपो न तु चिन्तायाः । तथा च सोयं भावपोषकृतया अङ्गं न तु प्रधानमिति नालंकारप्रधान्यम् ।

इष्टासिद्धिराजगुर्वाद्यपराधादिजन्योऽनुतापो विषादः ॥ उदाहरणम्—

'भास्करसूमावस्तं याते जाते च पाण्डवोत्कर्षे । दुर्योधनस्य जीवित कथमिव नाद्यापि निर्यासि ॥'

अत्र खापकर्षपरोत्कर्षयोर्द्शनं विभावः । जीवितनिर्याणाशंसा, तदा-श्चितं वदननमनादि चानुभावः । अस्मिन्नेव च विषाद्ध्वनौ दुर्योधनस्येत्य-र्थान्तरसंक्रमितवाच्यध्वनिरनुप्राह्कः । न चात्र त्रासभावध्वनित्वं शङ्क्यम्, परवीरस्य दुर्योधनस्य त्रासलेशस्याप्ययोगात् । नापि चिन्ताध्वनित्वम्, युद्धा मरिष्यामीति तस्य व्यवसायात् । नापि दैन्यध्वनित्वम्, सकलसे-न्यक्षयेऽपि विपद्स्तेनागणनात् । न वा वीररसध्वनित्वम्, मरणस्य शरणीकरणे परापकर्षजीवितस्योत्साहस्याभावात् ।

इदं पुनरत्र नोदाहार्यम्—
'अयि पवनरयाणां निर्देयानां हयानां
श्रुथय गतिमहं नो संगरं द्रष्टुमीहे ।
श्रुतिविवरममी मे दारयन्ति प्रकुप्यद्रुजगनिभभुजानां बाहुजानां निनादाः ॥'

अत्र त्रासस्यैव प्रतीयमानत्वेन विषादस्याप्रतीतेः । लेशतया प्रतीतौ वा त्रास एवानुगुण्यौचित्येन ध्वनिव्यपदेशायोग्यत्वात् ।

अधुनैवास्य लाभो ममास्त्वितीच्छा औत्सुक्यम् ॥

त्यादीति । सामान्येन विशेषसमर्थनमत्र बोध्यम् । भास्करस्नौ कर्णे । दुर्योधनस्य जीवितेति संबुद्धिः । हे वीरेखर्थः । इवशब्दो वाक्यालंकारे । निर्यासि गच्छसि । विषा-दध्वनिलं द्रढयति—अस्मिन्नेवेति । वाच्यध्वनिरिति । लक्ष्यतावच्छेदकं च कर्ण-दर्शनावधिजीविलम् , एकादशाक्षौहिणीपतिवन्यलम् , प्रतापेनागणितपाण्डवतेजस्लम् , पाण्डवानां वनवासादिदातृलं वा, अतिदुःखिलं व्यक्त्यम् । परेति । उत्कृष्टेखर्थः । युद्धेति । तथा च किं भविष्यतीलाद्याकारायास्तस्या असंभव इति भावः । तेनागेति । तथा च तद्विभावस्याभाव इति भावः । उत्साहस्येति । तत्स्थायिभावः । अयीति कोमलामन्त्रणे । 'अमी मे' इति पाठः । बाहुजानां क्षत्रियाणाम् । अस्य पदार्थस्य ।

१ परापकर्षो जीवितं यस्य । उत्साहे हि परस्यापकर्ष एव प्रधानम्, अत्र तु स्वापकर्षो घोष्यत इत्यथः ।

इष्टविरहादिरत्र विभावः । त्वराचिन्तादयोऽनुभावाः ।

यदाहु:---

'संजातिमष्टविरहादुद्दीप्तं प्रियसंस्मृतेः । निद्रया तन्द्रया गात्रगौरवेण च चिन्तया ॥ अनुभावितमाख्यातमौत्सुक्यं भावकोविदैः ॥' इति ।

उदाहरणम्--

'निपतद्वाष्पसंरोधमुक्तचाञ्चल्यतारकम्। कदा नयननीलाब्जमालोकेय मृगीदृशः॥'

अनर्थातिशयजनिता चित्तस्य संभ्रमाख्या वृत्तिरावेगः ॥

उदाहरणम्-

'लीलया विहितसिन्धुबन्धनः सोऽयमेति रघुवंशनन्दनः। दर्पदुर्विलसितो दशाननः कुत्र यामि निकटे कुलक्षयः॥'

एषा स्वात्मिन मन्दोदर्या उक्तिः। रघुनन्दनागमनमत्र विभावः। कुत्र यामीत्येतद्यङ्ग्यः स्थैयोभावोऽनुभावः। न चात्र चिन्ता प्राधान्येन व्यव्यत इति शक्यते वक्तुम्, कुत्र यामीति स्फुटं प्रतीतेन स्थैयोभावेनो- द्वेगस्थेव चिन्ताया अप्रत्यायनात्। परं त्वावेगचर्वणायां तत्परिपोषकतया गुणत्वेन चिन्तापि विषयीभवति।

चिन्तोत्कण्ठाभयविरहेष्टानिष्टदर्शनश्रवणादिजन्यावश्यकर्तव्यार्थ-प्रतिसंधानविकला चित्तवृत्तिजंडता ॥

इयं च मोहात्पूर्वतः परतश्च जायते ।

यदाहुः—

'कार्याविवेको जडता पर्यतः शृण्वतोऽपि वा। तद्विभावाः प्रियानिष्टद्र्यनश्रवणे रुजा।।

निपतिदिति । निपतद्वाष्पसंरोधेन मुक्तचाष्ठत्यास्तारका यस्येत्यर्थः । आलोकेय । लिखो रूपम् । उद्वेगस्येवेति । उद्वेगावेगौ पर्यायौ । चिन्तोत्कण्ठेति । 'चिन्तोत्कण्ं' इति पाठान्तरम् । इष्टानिष्टेति । प्रियानिष्टेत्यर्थः । तद्विभेति । जडताविभावा इत्यर्थः । रुजा रोगश्चेत्यर्थः । वाशब्दः समुच्चये । विदामर्थादसज्ञानां मतमिष्टम् । दूरतो दूरे ।

१ यदि लेखकाऽशुद्धिनं, तिहं बहुवचनिमदं व्याख्यातुर्बहुक्तवं दर्शयति ।

अनुभावास्त्वमी तूष्णींभावविसारणाद्यः। सा पूर्व परतो वा स्थान्मोहादिति विदां मतम्।।'

उदाहरणम्-

'यद्विध द्यितो विलोचनाभ्यां सहचिर दैववशेन दूरतोऽभूत्। तद्विध शिथिलीकृतो मदीयैरथ करणैः प्रणयो निजिक्तियासु॥' प्रियविरहोऽत्र विभावः। करणैश्रक्षः अवणादिभिः क्रियासु तत्तत्प्र-मितिषु प्रणयस्य शिथिलीकरणमनुभावः। मोहे चक्षुरादिभिश्राक्षुषादेरजन्ननम्, इह तु प्रकारविशेषवैशिक्षेन बाहुल्येनाजननमिति तस्मादस्य विशेषः। अत एवोदाहरणे शिथिलीकृत इत्युक्तम्, न तु सक्त इति।

अतितृप्तिगर्भव्याधिश्रमादिजन्या चेतसः क्रियानुन्मुखताऽऽलस्यम् । अत्र च नासामर्थ्यम् । नापि कार्योकार्यविवेकशून्यत्वम् । तेन कार्या-करणरूपस्यानुभावस्य तुल्यत्वेऽपि ग्लानेर्जडतायाश्चास्य भेदः ।

ज्वाहरणम्—

'निखिलां रजनीं त्रियेण दूरादुपयातेन विबोधिता कथाभिः।

अधिकं निह पारयामि वक्तुं सिख मा जल्प तवायसी रसज्ञा।।'

एषा हि त्रियागमनिद्वतीयदिवसे मुहुर्निशावृत्तान्तं पृच्छन्तीं सिखीं
प्रति रजनिजागरणजनितालस्यायाः कस्याश्चिदुक्तिः। अत्र रजनिजाग
रणं विभावः। अधिकसंभाषणाभावोऽनुभावः। जडतायां मोहात्पूर्ववर्ति
त्वमुत्तरवर्तित्वं वा नियतम्, न त्वत्रेत्यपरो विशेषः। गोपनीयविषयत्वा
द्यदि कथाभिरित्यविवक्षितवाच्यं तदा श्रमोऽस्तु परिपोषकः। श्रमजन्ये

करणैरिन्द्रियैः प्रणयः लेहः । अन्यासामसंभवादाह—तत्तरप्रेति । वाक्षुषादिरूपास्ति । तत्तरप्रकारेणेत्यर्थः । अत एव बाहुत्येन । अत एव सर्वथाऽत्यागादेव । अस्यालस्यस्य तुत्यलेऽपि ग्लान्यादाविति शेषः । यथासंख्यमन्वयः । पार्यामि शक्तोमि । आयसी लोहमयी । रसज्ञा जिह्ना । प्रियेति । प्रियस्यागमनं यस्मिन्दिने ततो द्वितीयेत्यर्थः । जडतातो मेदान्तरमाह— जडेति । वाशब्दश्वार्थे । अत्रालस्ये । कथाभिरित्यविवक्षितेति । कथाभिरित

१ येन प्रकारेण यचाक्षुषादिप्रत्यक्षं भवति तेन प्रकारविशेषेण न भवति । सम्यग्रूष्णेणा-जननमित्याशयः ।

२ ग्लानौ असामर्थम्, जडतायां च कर्तव्यप्रतिसन्धानाभावः, अतएव द्वयोरपेक्षया आलस्ये मेद इत्यर्थः ।

३ कथाहेतुना जागरिता। कथाद्वारा शिक्षिता वा।

ह्यालस्ये श्रमस्य पोषकताया अवार्यत्वात् । अतितृहयादिजनिते त्वालस्य श्रमाद्विकितिषयत्वं बोध्यम् ।

परोत्कर्पदर्शनादिजन्यः परनिन्दादिकारणीभृतश्चित्तश्चितिशे-षोऽस्या ॥

इमामेवासहनादिशब्दैव्यवहरन्ति । यथा--

'कुत्र शैवं धनुरिदं क चायं प्राकृतः शिशुः । भङ्गस्तु सर्वसंहर्त्रा कालेनैव विनिर्मितः ॥'

एषा भग्नहरकार्मुकस्य भगवतो रामस्य पराक्रममसहमानानां तत्र-त्यानां राज्ञामुक्तिः । अत्र च श्रीमद्दाशरथिबलस्य सर्वोत्कृष्टताया दर्शनं विभावः । प्राकृतिशशुपदगम्या निन्दानुभावः ।

'तृष्णालोलविलोचने कलयति प्राचीं चकोरत्रजे मौनं मुख्रति किं च कैरवकुले कामे धनुर्धुन्वति। माने मानवतीजनस्य सपदि प्रस्थातुकामेऽधुना

धातः किं नु विधौ विधातुमुचितो धाराधराडम्बरः ?॥' अत्रापि यद्यपि तदीयोच्छूङ्खलतादिदर्शनजन्या अनुचितकारित्वरू-पनिन्दाप्रकाशानुभाविता कविगता विधात्रालम्बनाऽसूया व्यज्यत इति शक्यते वक्तुम्, तथापि कार्यकारणयोस्तुल्यत्वाद्भिव्यक्तेनामर्पेण शविल-

मुरतपरं तत्त्वमेव लक्ष्यतावच्छेदकम् । अतिश्रमयुक्तलं व्यक्न्यम् । श्रम इसस्य व्यक्नेत्यादिः । परिपोषक इस्यनेन श्रमध्वनिलं निरस्तम् । ननु तस्य तत्त्वे प्रकृते गौरवमत
आह—श्रमेति । नन्वेवं सर्वत्र तत्सत्त्वेन विभावमेदोक्तिरयुक्तात आह—अतीति ।
प्राष्ट्रत इति । क्षत्रियोद्भव इस्पर्धः । तत्रस्यानां सीतापरिणयनार्थं जनकगृहे समागतानां
सदस्युपविष्टानाम् । शिशुपदेति । एतदुभयपदेस्पर्थः । तृष्णालोलेत्युदाहरणदाने वीजं
कथियतुमाह—तृष्णेति । कलयतीस्यादि सतिसप्तम्यन्तम् । कलयति चन्द्रिकापानार्थः
स्वीकुर्वति । चकोरवजे तत्समूहे । कुलं समूहः । धुन्वति टंकारयति । विधौ चन्द्रे ।
धाराधरेति । मेघाच्छादनमिस्पर्थः । तदीग्रेति । धात्रीयेस्पर्थः । प्रकाशेस्यनेन तस्या
वाच्यलं स्चितम् । वकुमिति । तथा चेदमप्यस्या उदाहरणमिति भावः । कार्यकारणयोस्तुल्यत्वादिति । असूयाकार्यकारणयोरिवामर्षकार्यकारणयोरि विद्यमानला-

तैवासौ न विविक्ततया प्रतीयते । निह विधातुरपराध इव भगवतो राम-स्यापराधोऽस्ति येन कवेरिव वीराणामप्यमर्षोऽभिव्यज्येत । स्वभावो हि महोन्नतिक्रयानिष्पादनं वीराणाम् । अन्नाप्रस्तुतचन्द्रवृत्तान्तेन प्रस्तुत-राजकुमारादिवृत्तान्तस्य ध्वननान्नास्त्यसूयाध्वनित्वमिति तु न वाच्यम् । एकध्वनेध्वन्यन्तराविरोधित्वात् । अन्यथा महावाक्यध्वनेरवान्तरवाक्य-ध्वनिभिः, तेषां च पद्ध्वनिभिः सह सामानाधिकरण्यं कुन्नापि न स्यात् ।

वियोगशोकभयज्रगुप्सादीनामतिशयाद्वहावेशादेश्रोत्पन्नो व्याधि-विशेषोऽपस्मारः ॥

व्याधित्वेनास्य कथनेऽपि विशेषाकारेण पुनः कथनं वीभत्सभयानक-योरस्यैव व्याधेरङ्गत्वं नान्यस्थेति स्फोरणाय । विप्रलम्भे तु व्याध्यन्त-रस्यापि च ।

उदाहरणम्—

'हरिमागतमाकण्यं मथुरामन्तकान्तकम् । कम्पमानः श्वसन्कंसो निपपात महीतले ॥' अत्र भयं विभावः । कम्पनिःश्वासपतनादयोऽनुभावाः । अमर्षादिजन्यवाक्पारुष्यादिकारणीभूता चित्तवृत्तिश्वपलता ॥

दिल्पर्थः । असौ अस्या प्रतीयत इल्पत्रान्वयः । एवव्यवच्छेयमाह—नेति । मेदेन नेल्पर्थः । अत इदं नोदाहृतमिति भावः । ननु पूर्वोदाहरणेऽपि शबलितलमत आह—नहीति । ननु रामस्य कुतो नापराधोऽत आह—स्वभावो हीति । अप्रस्तुतप्रशंसैवानेति मतं निराच्छे—अत्राप्रेति । तेषां च अवान्तरवाक्यध्वनीनां च । अस्य अपस्मारस्य । विशेषेति । अपसारलेनेल्पर्थः । वीभत्सेल्याद्युक्तिस्वारस्यमाह—विप्रेति । अस्यापि च अपसारस्यापि । अङ्गलमिलस्यानुषङ्गः । कम्पमानः श्वसन्निति ।

१ पूर्वोदाहरणे (कुत्र शैवम्०) रामस्यापराधो नास्तीति वीरकृतेन अमर्षेण अमिश्रिता-ऽस्या । तृष्णेत्युदाहरणे तु धातुरपराधेन क्वेरमर्ष इति अमर्षशबलिताऽस्येति द्वयोभेदः ।

२ द्वयोध्वन्योः संकर इति भावः ।

भावध्वनिः ]

यदाहुः---

'अमर्षप्रातिकूल्येर्घ्यारागद्वेषाश्च मत्सरः । इति यत्र विभावाः स्युरनुभावस्तु भर्त्सनम् ॥ वाक्पारुष्यं प्रहारश्च ताडनं वधवन्धने । तश्चापलमनालोच्य कार्यकारित्वमिष्यते ॥' इति ।

उदाहरणम्-

'अहितव्रत पापात्मन्मैवं मे दर्शयाननम् । आत्मानं हन्तुमिच्छामि येन त्वमसि भावितः ॥'

एषा भगवद्नुरक्तिविघटनोपायमपद्यतः प्रह्वादं प्रति हिरण्यकशिपोरुक्तिः । भगवद्देषोत्थापितः पुत्रद्वेषोऽत्र विभावः । आत्मवधेच्छा परुषवचनं चानुभावः । न चामर्ष एवात्र व्यव्यत इति वाच्यम् । सदैव
भगवद्नुरागिणि प्रह्वादे हिरण्यकशिपोरमषस्य चिरकालसंभृतत्वेनात्मवधेच्छाया इदंप्रथमतानुपपत्तेः । इदंप्रथमकार्यस्य चेदंप्रथमकारणप्रयोज्यतया प्राचीनचित्तवृत्तिविलक्षणाया एव चपलताल्यचित्तवृत्तेः सिद्धेः । न
चामषप्रकर्ष एवात्मवधेच्छादिकारणमभिव्यज्यतामिति वाच्यम् । प्रकर्षस्थापि स्वाभाविकविलक्षणंलक्षणताया आवद्यकतया तस्यैव चपलतापदार्थत्वात् ।

नीचपुरुषेष्वाक्रोशनाधिक्षेपच्याधिताडनदारिद्येष्टविरहपरसंपद्शे-नादिभिः, उत्तमेषु त्ववज्ञादिभिर्जनिता विषयद्वेषाच्या रोदन-दीर्घ-श्वासदीनमुखतादिकारिणी चित्तवृत्तिर्निर्वेदः ॥

श्वासजन्यकम्पनानित्यर्थः । च मत्सर इति । मत्सरश्वेत्यर्थः । अहितेति । न हितं वर्तं भगवदनुरिक्तरूपं यस्य तत्संबुद्धिः । अत एव पापात्मन्प्रह्णाद । भावित इति । उत्पादित इत्यर्थः । अवज्ञादिभिरिति । आदिना विरहादयः ।

१ स्वाभाविकरूपादिलक्षणं लक्षणं यस्य तत्ता । प्रक्षें सित वस्तुनः पूर्वसिद्धाद्भूपादैचिन्य-मवर्यं भवत्येव । ततश्च अमर्षाद्भिन्नो यः प्रकृष्टामर्षस्तस्यैव नाम चपलतेत्याशयः ।

उदाहरणम्-

'यदि लक्ष्मण सा मृगेक्षणा न मदीक्षासरणि समेष्यति । अमुना जडजीवितेन मे जगता वा विफलेन किं फलम् ॥' नित्यानित्यवस्तुविवेकजन्यत्वाभावात्रासौ रसव्यपदेशहेतुः । देवादिविषया रतिर्यथा—

> 'भवद्वारि कुध्यज्ञयविजयदण्डाहतिदल-त्किरीटास्ते कीटा इव विधिमहेन्द्रप्रभृतयः। वितिष्ठन्ते युष्मन्नयनपरिपातोत्कलिकया वराकाः के तत्र क्षपितमुर नाकाधिपतयः॥'

अत्रापमानसहनभगवद्वारनिषेवणभगवत्कटाक्षपाताभिलाषादिभि-ब्रह्मादिगता भगवदालम्बना रतिर्नाभिन्यज्यते, अपि तु भगवदैश्वर्यम-वाङ्मनसगोचर इति चेत्तथापि तादृशभगवदैश्वर्यवर्णनानुभावितया कविगतभगवदालम्बनरत्या ध्वनित्वमक्षतमेव।

इदं वोदाहरणम्—

'न धनं न च राज्यसंपदं निह विद्यामिद्मेकमर्थये। मिय घेहि मनागिप प्रभो करुणाभिक्तरिक्ततं दशम्॥'

यदीति। भगवतो रामस्ययमुक्तिः। सा सीता। जडेति। अचेतनजीवितेनेत्यर्थः। विफलेन विरुद्धफलेन । नन्वत्र निर्वेदस्थायिकशान्तरसध्वनित्यमेवात आह—नित्येति । असौ निर्वेदः । भवदिति । विष्णुं प्रति भक्तोक्तिः। हे क्षिपितमुर मुरजित्, जयविजयौ द्वारपालौ । ते अनिर्वचनीयप्रभावास्ते भवद्वारि भवन्नेत्रपातोत्कण्ठया कीटा इव वितिष्ठन्त इत्यन्वयः। वराका दीनाः। नाभिव्यज्यत इति । धनाद्यभिलाषेणापि तदुपपत्ते-रिति भावः । इतीत्यस्याभिव्यज्यत इत्यत्रानुषद्गः । चेत् यद्यपि । नन्वस्या अप्राधान्येन कथं तत्त्वमत आह—इदं विति । अस्य भावस्य। अन्तर्भावे हेतुमाह—

१ नयनयोर्यः परितः पातः, सम्यङ् निरीक्षणमित्यर्थः, तदुत्किलक्या तल्लालसाराभस्येन। वितिष्ठन्ते, अर्थित्वादन्यापेक्षया विशिष्टप्रकारेण तिष्ठन्ति।

२ महेन्द्रस्य पूर्वमुक्तत्वादत्र नाकभागस्याधिपतयः कुबेरादयोऽन्ये याह्याः।

३ इति वस्त्वभिन्यज्यते । ततश्च नासौ भावध्वनिरिति शङ्का । ऐश्वर्यवर्णनानुभावेन कविगतां भगवद्रतिरभिन्यज्यत इति समाधानम् ।

४ ननु रतिरप्रधानम् । ऐश्वर्यवर्णनमेव प्रधानम्, अत एव रतिभावस्योदाहरणान्तर दत्तमित्याशयः।

अत्र धनाचपेक्षाशून्यस्य भगवहूगन्तपाताभिलाषो हि भगवत्यत्यन्ता-नुरक्ति व्यनक्ति । एवं संक्षेपेण निरूपिता भावाः ॥

अथ कथमस्य संख्यानियमः । मात्सयोंद्वेगद्दमेर्ह्याविवेकनिर्णयक्कैं ब्यन्ध्यमाकुतुकोत्कण्ठाविनयसंशयधार्ष्यादीनामि तत्र तत्र ठक्ष्येषु दर्शन्नात् इति चेत्, न । उक्तेष्वेवेषामन्तर्भावेन संख्यान्तरानुपपत्तेः । असूयातो मात्सर्यस्य, त्रासादुद्वेगस्य, अविहत्थाख्याद्भावाद्दम्भस्य, अमर्षान्दीर्ह्यायाः, मतेर्विवेकनिर्णययोः, दैन्यत्क्केष्ट्यस्य, घृतेः क्षमायाः, औत्सुन्वयाद्कुतुकोत्कण्ठयोः, ठज्जाया विनयस्य, तर्कात्संशयस्य, चापठाद्धा-ष्ट्यस्य च वस्तुतः सूक्ष्मे भेदेऽपि नान्तरीयकत्या तद्नतिरिक्तस्यवाध्य-वसायात् । मुनिवचनानुपाठनस्य संभव उच्छृङ्खठताया अनौचित्यात् । एषु च संचारिभावेषु मध्ये केचन केषांचन विभावा अनुभावाश्च भवन्ति । तथा हि—ईर्व्याया निर्वेदं प्रति विभावत्वम्, असूयां प्रति चानुभावत्वम् । चिन्ताया निद्रां प्रति विभावत्वम्, औत्सुक्यं प्रति चानुभावतेत्यादि स्वयमृह्यम् ।

अथ रसाभासः—तत्र

अनुचितविभावालम्बनत्वं रसाभासत्वम् ॥

विभावादावनौचित्यं पुनर्लोकानां व्यवहारतो विश्लेयम् । यत्र तेषामयुक्तमिति धीरिति केचिदाहुः । तद्परे न क्षमन्ते । मुनिपत्न्यादिविषयकरत्यादेः संग्रहेऽपि बहुनायकविषयाया अनुभयनिष्ठायाश्च रतेरसंग्रहात् ।
तत्र विभावगतस्यानौचित्यस्याभावात् । तस्मादनौचित्येन रत्यादिविशेषणीयः । इत्थं चानुचितविभावालम्बनाया बहुनायकविषयाया अनुभयनिष्ठायाश्च संग्रह इति । अनौचित्यं च प्राग्वदेव । तत्र रसाद्याभासत्वं रसत्वाअस्यात इति । ननु सूक्ष्ममेदप्रयुक्तमेदः कृतो नात आह—मुनीति । संचारिति
प्रक्षर्थं सप्तमी । तत्र निरूपणीये रसाभासे । यत्र विभावादौ । तेषां लोकानाम् । आदिना
गुरुपत्व्यादिसंग्रहः । तत्र तयोः । तस्मादिति । तथा चानुचितविभावालम्बनकरितिलं
तत्त्वं होयम् । आदिना हासादिपरिग्रहः । इत्थं च तथाविशेषणे च । इतिरपरमतसमाप्तौ

१ नित्यसंबद्धतया तदभिन्नस्वरूपसैव (भावस्य) निश्चयात् । अर्थाद् यत्र मात्सर्य भवे-त्तत्राऽस्याऽप्यवश्यमेवोपलभ्येत । ततश्चानयोरभेदस्वीकार एव समुचितो न तु मुनिवचनेभ्य उच्छिक्षलता । एवं त्रासोद्देगादिष्वपि बोद्धव्यम् ।

२ अनेन हि अनुचितविभावालम्बना, स्वयमनुचिता च रतिर्विविश्वता । अनुचितप्रवृत्त-स्थायिकत्वं रसाभासत्विमिति तु सरलम् ।

दिना न समानाधिकरणम्, निर्मछस्यैव रसादित्वात्, हेत्वाभासत्वैमिव हेतुत्वेन इत्येके। 'नह्यनुचितत्वेनात्महानिः, अपि तु सदोषत्वादाभास-व्यवहारः। अश्वाभासादिव्यवहारवत्' इत्यपरे।

उदाहरणम्-

'शतेनोपायानां कथमपि गतः सौधशिखरं
सुधाफेनस्वच्छे रहसि शयितां पुष्पशयने ।
विवोध्य क्षामाङ्गी चिकतनयनां सोरवदनां
सनिःश्वासं श्रिष्यत्यहह सुकृती राजरमणीम् ॥'

अत्रालम्बनमनुचितप्रणया राजरमणी। रहोरजन्यायुद्दीपनम्। साह-सेन राजान्तःपुरे गमनम्, प्राणेषूपेक्षा, निःश्वासाश्लेषाद्यश्चानुभावाः। शङ्कादयः संचारिणः। निषिद्धालम्बनकत्वाचास्या रतेराभासत्वं रसस्य। न चात्र चितनयनामित्यनेन परपुरुषस्पर्शत्रासाभिन्यक्त्या रतेरनुभयनिष्ठते-त्याभासताहेतुर्वाच्यः। अस्याश्च चिराय तस्मिन्नासक्ताया अन्तःपुरे परपु-रुषागमनस्यात्यन्तमसंभावनया क एष मां बोधयतीत्यादावुचित एव त्रीसः। अनन्तरं च परिचयाभिन्यक्त्या सोऽयं मित्रयो मद्र्थं प्राणानिप रुणीकृत्यागत इति ज्ञानादुत्पन्नं हर्षमभिन्यञ्जयत्सेरवदनामिति विशेषणं

वस्त्वर्थे । तत्र रसाभासेषु । आदिना भावपरिष्रद्दः । निर्मलस्य निर्दुष्टस्य । हेतुत्वेनेस्यस्य न समानाधिकरणमित्यस्यानुषद्धः । नन्वत्र मते दुष्टो हेतुरितिवहुष्टो रस इत्यादिव्यवहारानुपपत्तिरतो मतान्तरमाह—नहीति । आत्महानिः स्वरूपहानिः । अश्वाभासेति । अश्व इति भावः । सौधेति । सुधानिर्मितराजगृहोपरितनप्रदेशमित्यर्थः ।
फेनस्यात्यन्तस्वच्छलादुक्तिः । पुष्पशयने पुष्पशय्यायाम् । अहहेति शङ्कायाम् । अनुचितेति । अनुचितः प्रणयो यस्यामित्यर्थः । यस्या इति वा । इदमायोदाहरणमित्याह—
निषिद्धिति । अस्या नायकनिष्ठायाः । परेत्यस्य विबोध्येति । बोधितेत्यादिः ।
स्पर्शति । स्पर्शकृतत्रासेत्यर्थः । अनुभयेति । नायके सत्त्वेऽपि नायिकायामभावादिति
भावः । हेतुरिति । तथा च तृतीयोदाहरणमेतन्नायस्येति भावः । समाधत्ते—अस्याश्वेति । चो यत इत्यर्थे । व्यनकीत्यत्रास्यान्वयः । रितिसिति । नायिकासंबन्धिनी

१ हेत्वाभासत्वं यथा हेतुत्वेन, तथा रसाद्याभासत्वं रसत्वेन न समानाधिकरणम् । अर्थात् यत्र हेत्वाभासत्वं भवति तत्र यथा हेतुत्वं न, तथा यत्र रसाभासत्वं तत्र रसत्वं न तिष्ठतीत्याशयः ।

२ निद्रातः सहसा जागरणात् 'कोयं मां बोधयती'त्येव त्रासः, न तु परपुरुषबुद्धा । अतो नाऽनुभयनिष्ठताऽवसर इत्यर्थः ।

रतिं तदीयामिष व्यनक्ति । परं तु प्राधान्यं नायकनिष्ठाया एव रतेः, सकलवाक्यार्थत्वात् ।

यथा वा-

'भवनं करणावती विशन्ती गमनाशालवलामलालसेषु। तरुणेषु विलोचनाब्जमालामथ बाला पथि पातयांबभूव॥'

अत्र कुतश्चिदागच्छन्याः पथि तदीयरूपयोवनगृहीतमानसैर्युवभिरनु-गम्यमानायाः कस्याश्चिद्भवनप्रवेशसमये निजसेवासार्थक्यविज्ञानाय गमनाज्ञापनरूपलामलालसेषु तेषु परमपरिश्रमस्मरणसंजातकरूणाया गमनाज्ञादाननिवेदकस्य विलोचनाम्बुजमालापरिक्षेपस्यानुभावस्य वर्णनाद्-भिन्यज्यमाना रतिबेहुवचनेन बहुविषया गम्यत इति भवत्ययमपि रसाभासः।

रतिमपीलर्थः । हर्षसमुत्रायकोऽपिः । नन्वेवं विनिगमनाविरहोऽत आह—परंतिविते । नायकानिष्ठा तु स्मेरेति पदमात्रव्यक्रयलाच वाक्यार्थः । तथा चाद्योदाहरणतास्य सुस्थेति भावः । द्वितीयोदाहरणमाह—यथा वेति । भवनं खगृहम् । विज्ञानाय तदक्षीकाराय । वेषु तरुणेषु । करुणायामन्वयः । परमेलस्य तरुणसंबन्धीत्यादिः । बद्धिति । तरुणेष्विति

१ ग्रन्थकर्तु विरुद्धमिदम् । 'तदीयामपि रितम्' अर्थात् नायिकाया अपि रितमिति बदता ग्रन्थकृता अपिना नायिकाया रितः समुचीयते । अर्थात् उपायशतेन सौधिशिखरमारोद्धनीय-कस्य रितस्तु ग्रुस्फुटैन, परं सोरवदनाया नायिकाया अपि रितरस्थेनेति । स्फुटं चेदमुचितम् । पूर्वपक्षिणा—परपुरुषत्रासाभिन्यअकेन चिकतनयनामिति विशेषणेन नायिका या रत्यभावो यदा शक्तिते तदा तत्समाधाने 'तदीयामपि रितम्' अत्र स्पष्टं नायिकाया एव रितिग्रेहीतुमुचितेव ।

नागेशमहोदयस्तु—'तदीयामि रितम्' (नायिकासंबिन्धनीमि रितम्) इति स्फुट बदन्तं प्रन्थकारं पराभूय 'रितमिप' इत्यर्थ बदन् हर्षसमुद्धायकमाह । अर्थात् 'नायिकाया रितमिभिन्यकात्, हर्षमिप' इति । प्रन्थस्वारस्यं कियह्रं गलहस्तितमिति ममैविदो विद्युरेव । 'हर्षमिभिन्यकायत्' इति मूलोक्तस्फुटोक्ताविप न टीकाकर्तुर्दृष्टिरिति हन्त ! ! एवमेव स्थाने स्थाने साहित्यमामिकत्वमिगनीतं नागेन, किन्तु काचिकाचिदेव निदर्शितमित्सलं प्राचां बाचां विचारेण । यथा वा--

'भुजपञ्जरे गृहीता नवपरिणीता वरेण वधूः। तत्कालजालपतिता बालकुरङ्गीव वेपते नितराम्॥' अत्र रतेर्नववध्वा मनागप्यस्पर्शादनुभयनिष्ठत्वेनाभासत्वम्। तथा चोक्तम्—

'उपनायकसंस्थायां मुनिगुरुपत्नीगतायां च । बहुनायकविषयायां रतो तथानुभयनिष्ठायाम् ॥' इति । अत्र मुनिगुरुशब्दयोरुपळक्षणपरतया राजादेरपि त्रहणम् । अथात्र कि व्यङ्ग्यम्—

> 'व्यानम्राश्चिताश्चेव स्फारिताः परमाकुलाः। पाण्डुपुत्रेषु पाद्धाल्याः पतन्ति प्रथमा दशः॥'

अत्र व्यानम्रतया धर्मात्मताप्रयोज्यं युधिष्ठिरे सभक्तित्वम्, चिततया स्थूलाकारताप्रयोज्यं मीमसेने सत्रासत्वम्, स्फारिततया अलौकिकशौर्यश्र-वणप्रयोज्यमर्जुने सहर्षत्वम्, परमाकुलतया परमसौन्दर्यप्रयोज्यं नकुल-सहदेवयोरौत्सुक्यं च व्यञ्जयन्तीभिर्दिग्भः पाद्धाल्या बहुविषयाया रतेर-भिव्यञ्जनाद्रसाभास एवेति नव्याः । प्राञ्चस्त्वपरिणेतृबहुनायकविषयत्वे रतेराभासतेत्याहुः । तत्र शृङ्कारस्स इव शृङ्काराभासोऽपि द्विविधः, संयोगविष्ठलम्भभेदात् । संयोगाभासस्त्वनुपद्मेवोदाहृतः ।

बहिल्थं: । तृतीयोदाहरणमाह—यथा वेति । भुजेति रूपकम् । उपेति । आभासल-मिति शेषः । प्रथमोदाहरणसंप्रहायाह— अत्रेति । अत्र वक्ष्यमाणोदाहरणे किं रसो वा तदाभासो वेल्थं: । स्फारिता विस्तृताः । प्रथमा इत्यनेन पूर्व दर्शनाभावः सूचितः । सभक्तिलमिलादिद्वितीयान्तानां व्यञ्जयन्तीभिरिल्यनेनान्वयः । भास एवेल्स्य व्यज्ञय इति शेषः । एवेन रसव्यवच्छेदः । प्राञ्चस्त्विति । अत्राविवीजं तु रल्यनोचिल्स्या-परिणीते इवात्रापि सत्त्वम् । नहि लक्षणे तथा निवेशोऽस्तीति । तत्र रसाभासानां

१ मामिनीविलासे तु 'वरेण रहिस वधूः' इति पाठो दृष्टः । काशीमुद्रितरसगङ्गाधरे तु रहिसपदमित उड्डीय 'भवत्ययमपि रहिस रसाभासः' इति उपरिपङ्की गतम् ।

भावशान्याद्यः ]

विप्रलम्भाभासो यथा—
'व्यत्यस्तं लपति क्षणं क्षणमथो मौनं समालम्बते सर्विस्मिन्विद्धाति किं च विषये दृष्टिं निरालम्बनाम्। श्वासं दीर्घमुरीकरोति न मनागङ्गेषु धत्ते धृतिं

वैदेहीकमनीयताकवितो हा हन्त लक्केश्वरः।।

अत्र सीतालम्बनेयं लक्केशगता विप्रलम्भरितरनुभयनिष्ठतया जगद्वरुपत्नीविषयकतया चाभासतां गता, व्ययस्तं लपतीत्यादिभिरुक्तिभिव्यंज्यमानर्नमादश्रममोहचिन्ताव्याधिभिस्तथेनाभासतां गतैः प्राधान्येन
परिपोष्यमाणा ध्वनिव्यपदेशहेतुः । एवं कल्हशीलकुपुत्राद्यालम्बनतया
वीतरागादिनिष्ठतया च वर्ण्यमानः शोकः, ब्रह्मविद्यानिधकारिचाण्डालादिगतत्वेन च निर्वेदः, कद्येकातरादिगतत्वेन पित्राद्यालम्बनत्वेन वा
क्रोधोत्साहो, ऐन्द्रजालिकाद्यालम्बनत्वेन च विस्मयः, गुर्वोद्यालम्बनतया
च हासः, महावीरगतत्वेन भयम्, यज्ञीयपशुवसासृद्ध्यांसाद्यालम्बनतया वर्ण्यमाना जुगुष्सा च रसाभासाः। विस्तृतिभयाद्यामी नेहोदाहृताः
सुधीभिरुत्रयाः। एवमेवानुचितविषया भावाभासाः।

यथा--

'सर्वेऽपि विस्मृतिपथं विषयाः प्रयाता विद्यापि खेदकलिता विमुखीवभूव । सा केवलं हरिणशावकलोचना मे नैवापयाति हृद्याद्धिदेवतेव ॥'

मध्ये। एकं क्षणमिति पूर्वान्विय । अपरमुत्तरान्विय । ननु सीतायास्तदभावेऽपि लङ्केशे तत्सत्त्वमत आह—जगिदिति । उक्तिभिरिति । यथाक्रममिति शेषः । तथैव जगिद्धार्मिति । प्राधान्येनेति । तथा च न तद्भावाभासध्वनिलमिति भावः । कलहशीलेति । अवीतरागादिविषयमिदम् । अत एवाह—वीतिति । कद्यों निन्यः । कातरो भीतः । एवमेव रसाभासवदेव । खेदकलिता खेदव्याप्ता । विनिगम-

१ व्यत्यस्तलापेन उन्मादः, मौनेन श्रमः, निरालम्बनदृष्ट्या मोहः, दीर्घश्वासैश्चिन्ता, अङ्गानामधृत्या च व्याधिः, उदाहरणे व्यज्यत इति बोध्यम् । अनुचितस्थले प्रवृत्ता व्यभि-चारिणोऽप्याभासा भवन्तीत्यपि प्रन्थकर्ता स्चितमनेन । गुरुकुले विचाभ्याससमये तदीयकन्यालावण्यगृहीतमानसस्यान्यस्य वा कस्यिनद्रप्रतिषिद्रगमनां स्मरतो देशान्तरं गतस्येयमुक्तिः । अत्र च स्वात्मत्यागात्यागाभ्यां स्नम्चन्दनादिषु विषयेषु चिरसेवितायां विद्यायां च कृतन्नत्वम्, अस्यां च लोकोत्तरत्वमभिन्यज्यमानं न्यतिरेकवपुः स्मृतिमेव पुष्णातीति सेव प्रधानम् । एवं च त्यागाभावगतं सार्वदिकत्वं न्यञ्जयन्त्यधिदेवतोपेमापि । एषा चानुचितविषयकत्वादनुभयनिष्ठत्वाच भावाभासः । यदि पुनरियं तत्परिणेतुरेवोक्तिस्तदा भावध्वनिरेव ॥

अथ भावशान्तिः—

भावस्य प्रागुक्तस्वरूपस्य शान्तिर्नाशः ॥ स चोत्पत्त्यवच्छित्र एव प्राद्यः, तस्यैव सहृद्यचमत्कारित्वात् । उदाहरणम्—

'मुख्रसि नाद्यापि रुषं भामिनि मुदिरालिरुदियाय ।

इति तन्व्याः पतिवचनैरपायि नयनाब्जकोणशोणरुचिः ॥'

इह तादृशप्रियवचनश्रवणं विभावः । नयनकोणगतशोणरुचेनाशः,

तद्भिव्यक्तः प्रसादो वानुभावः । उत्पत्तिकालाविष्ठन्नो रोषनाशो

वयङ्ग्यः । तथा—

भावोदयो भावस्थोत्पत्तिः॥

नाविरहादाह—अन्यस्येति । अत्र च खात्मत्यागेति विषयविद्योभयकर्तृकख्यागेन विषयविद्योः कृतप्तवम्, नायिकाकर्तृकखीयात्यागेन चास्यां नायिकायां लोकोत्तरख- भित्यर्थः । एवं स्मृतिमेव पुष्यतीत्यर्थः । स च नाशश्चोत्पत्त्यविद्यक्ष एवोत्पत्तिकाला- विद्यक्ष एव । मुदिरालिमेघपङ्किः । नाशस्य साक्षात्तत्कार्यखाभावादाह—तद्मीति ।

१ चिरसेवनेपि विमुखे विषय-विधे कृतक्षे, तदपेश्वया न्यूनकालाऽभिध्यानेऽपि सर्वदानुगा-मिनी भामिनी तु लोकोत्तरकृतकेति न्यज्यमानोऽपि न्यतिरेकालंकारः स्मृतिभावपोषकतया अप्राधान्यात्र ध्वनित्वन्यपदेशहेतुरित्यर्थः।

२ तत्तद्वस्तुनोऽभिष्ठात्री देवता यथा न जातु तत्परित्वजति, तथा सेयमपि मृगलोचना अकृतमङ्द्वमोचनास्तीति उपमालंकारेणापि नास्य कान्यस्य व्यपदेशः, उपमाया अपि प्रधान-स्कृतेरेव प्रसाधकत्वादित्याशयः।

उदाहरणम्--

'वीक्य वक्षिस विपक्षकामिनीहारलक्ष्म द्यितस्य भामिनी। अंसदेशवलयीकृतां क्षणादाचकर्ष निजबाहुवल्लरीम्।।'

अत्रापि द्यितवक्षोगतविपक्षकामिनीहारलक्ष्मद्दीनं विभावः। प्रियां-सद्शवलयीकृतनिजवाहुलताकर्षणमनुभावः। रोषोद्यो व्यङ्ग्यः। यद्यपि भावशान्तौ भावान्तरोद्यस्य, भावोद्ये वा पूर्वं भावशान्तरावद्य-कत्वान्नानयोविविक्तो व्यवहारस्य विषयः, तथापि द्वयोरेकत्र चमत्कार-विरहात्, चमत्काराधीनत्वाच व्यवहारस्य अस्ति विषयविभागः।

एवम्-

भावसंधिरन्योन्यानभिभृतयोरन्योन्याभिभवनयोग्यंयोः सामा-नाधिकरण्यम् ॥

उदाहरणम्--

'यौवनोद्रमनितान्तशिद्धतीः शीलशौर्यवलकान्तिलोभिताः। संकुचन्ति विकसन्ति राघवे जानकीनयननीरजिश्रयः॥' अत्र भगवद्दाशरियगतस्य लोकोत्तरयौवनोद्रमस्य, तादृशस्यैव शीलं-शौर्यादेश्च दर्शनं विभावः। नयनगतसंकोचिवकासावनुभावः। त्रीडौ-त्सुक्ययोः संधिन्येङ्ग्यः।

ननु ततः किमत आह—चमत्कारेति । एवं च यत्कृतो यत्र चमत्कारस्तत्र तद्य-वहार इति भावः । सामानाधिकरण्यमिति । एकदेशवृत्तिलविशिष्टैककालवृत्तिल-रूपमिल्यर्थः । सूक्ष्मभेदस्त्विकंचित्कर इति भावः । शबलतायां लेकदेशवृत्तिलरूपमेव

१ यो भावो परस्परस्याभिभवयोग्यतां धार्यतो न च परस्परमभिभूतौ ( अवरुद्धान्योन्य-चमत्कारौ), तयोरेकस्मिन् स्थले एकस्मिश्च कालेऽभिव्यक्तिभावसिन्थिरित्याशयः। परस्पराभि-भूतयोभीवयोः सन्धौ द्वयोरेव न चमत्कारः, उदासीनयोः (परस्पराभिभवयोग्यताविरिहतयोः) अभिन्यक्तौ न सन्धिकृतो विशिष्टश्चमत्कार इति तथाविशेषणदानस्याकृतम्।

२ वयःसन्धिमारूढाया अनूढायाः सीताया यौवनोद्गमवन्तं भगवन्तं दृष्ट्वा प्रथमवयःस्त-भाव्याच्छक्केति संकेतः ।

तथा--

भावशवलत्वं भावानां बाध्यबाधकभावमापन्नानामुदासीनानां वा व्यामिश्रणम् ॥

एकचमत्कृतिजनकज्ञानंगोचरत्वमिति यावत्।

उदाहरणम्---

'पापं हन्त मया हतेन विहितं सीतापि यद्यापिता सा मामिन्दुमुखी विना बत वने किं जीवितं धास्यति । आलोकेय कथं मुखानि कृतिनां किं ते विद्घ्यन्ति मां राज्यं यातु रसातलं पुनरिदं न प्राणितुं कामये ॥'

अत्र मत्यसूयाविषाद्रमृतिवितर्कत्रीडाशङ्कानिर्वेदानां प्रागुक्तस्वस्विन् भावजन्मनां शबलता। यत्तु काव्यप्रकाशटीकाकारैः 'उत्तरोत्तरेण भावेन पूर्वपूर्वभावोपमद्देः शबलता' इत्यभ्यधीयत, तन्न। 'पद्रयेत्कश्चिष्चल चपल रे का त्वराहं कुमारी हस्तालम्बं वितर हहहा व्युत्कमः कासि यासि' इत्यत्र शङ्कासूयाधृतिस्मृतिश्रमदैन्यमत्यौत्सुक्यानामुपमद्लेशशून्यत्वेऽपि शबल-ताया राजस्तुतिगुणत्वेन पद्धमोहासे मूलकृतेव निरूपणात्। स्वोत्तर-विशेषगुणेन जायमानस्तु नाशो न व्यङ्ग्यः, न वोपमदेपदवाच्यः,

सामानाधिकरण्यमिति विशेषः। तादशस्यैव लोकोत्तरस्यैव। एकंति । एकं यत्तादशं शानं महावाक्यार्थबोधस्तद्विषयत्वमित्यर्थः। पापमिति । अत्र पापमित्यनेन मतिः, हते- त्यादिनास्या, सीतापीत्यादिना विषादः, सेत्यनेन स्मृतः, मामित्यादिना वितर्कः, आलोक्येत्यादिना वीडा, किंत इत्यादिना शङ्का, राज्यमित्यादिना निर्वेदः, इति बोध्यम् । पश्येत्कश्चिरीति शङ्का। चल चपल रे इत्यस्या। का लरेति धृतिः। अहं कुमारीति स्मृतिः। हस्तालम्बं वितरेति श्रमः। हहहेति दैन्यम्। व्युत्कम इति दैन्यम्। कासीति मतिः। यासीत्योत्सुक्यम्। श्रोतसुक्यानामिति । मध्ये पूर्वपूर्वस्योत्तरोत्तरेणेति

१ स्वस्वाभिन्यअकैः पृथग्वाक्यैरभिन्यज्ञ्यानामपि तत्तद्भावानां चमत्कारजनके एकस्मि-न्महावाक्यार्थबोधे सहृदयानुभवविषयत्वमित्याशयः ।

२ चित्तवृत्तिरूपा अमी भावा नैयायिकानां नये इच्छादिषु विशेषगुणेष्वेव समाविष्टाः स्यः। तन्नये च पूर्वभावस्य नाशे सत्येव भावान्तरस्योदयः स्यात्ततश्च कथमेककाले नानाभावानुभव-रूपा सेयं शबलतेति शङ्का। ईदृशो नाशो व्यक्त्य एव कथं भवेत [ उत्तरेणोपमर्दावस्थायां, हृदयेऽप्रतिफलनात्]। न चायमुपमर्दपदेनाभिधातुं शक्य इत्यादिकं समाधानम्।

नापि चमत्कारी तस्मात्।

'नारिकेलजलक्षीरसिताकदलमिश्रणे। विलक्षणो यथास्वादो भावानां संहतौ तथा॥'

अत्रदं बोध्यम् —य एते भावशान्त्युद्यसंधिशवळताध्वनय उदाह्रतास्तेऽिष भावध्वनय एव । विद्यमानत्यां चर्च्यमाणेष्विवात्पत्त्यविछिन्नत्व-विनश्यद्वस्थत्व-संधीयमानत्व-परस्परसमानाधिकरणत्वैः प्रकारैश्चर्व्यमाणेषु भावेष्वेव प्राधान्यस्यौचित्यात्, चमत्कृतेस्तत्रैव विश्रान्तेः । यद्ययुत्पत्तिविनाश्चसंधिशवळतानां तत्संबन्धिनां भावानां च समानायां
चर्वणाविषयतायां न प्राधान्यं विनिगैन्तुं शक्यते, तथापि स्थितौ भावेषु
प्रधानतायाः क्रुप्तत्वात्, भावशान्त्यादिष्वपि-तेष्वेव शान्तिप्रतियोगित्वादिभिव्यव्यमानेषु तस्याः कल्पयितुमौचित्यात् । किं च यदि भावशान्त्यादौ

शेषः । मूलकृतैव प्रकाशकृतैव । तत्त्वेऽप्याह—न वेति । तत्त्वेऽप्याह—नापीति । अत्र च सहृद्यहृद्यमेव प्रमाणमिति भावः । उपसंहरति—तस्मादिति । चूर्णिकेयम् । संहतौ मिश्रणे । भावशान्त्युदेति । भावसंबन्धिशान्त्यादीनां ध्वनय इत्यर्थः । स्थितौ तद्विषये । तेष्वेव भावेष्वेव । तत्याः प्रधानतायाः । ननु तत्र तत्कृतश्चमत्कारः, अत्र त्वेतत्कृत इति वैषम्यमत आह—किं चेति । सामान्येनोक्तमर्थं विशिष्योपपादयति—

१ अन्यपदार्थस्याऽऽस्वादमनुपमृद्गन्तो नारिकेलजलादयः पदार्था मिश्रणे सित विलक्षणमा-स्वादं यथोपजनयन्ति तथा पृथकपृथगभिन्यज्यमाना अप्यमी भावा महावाक्यार्थकोषे संविकितम-पूर्व चमत्कारमुपजनयन्तीत्याशयः।

२ भावध्वनिषु (यत्र हि विद्यमानत्वावस्थापत्रो भावो भवति, तेषु) भावस्थेव प्राथान्यं दृश्यते, न विद्यमानत्वाऽवस्थायाः, तदनुसारमन्यपदेशात् । एवमेव भावोदय—भावशान्तादि-ष्विप उत्पत्त्यविष्ठित्रत्व—विनश्यदवस्थत्वादीनां प्रकाराणाम् (अवस्थानाम्) न प्राधान्यमुजितम्, अपि तु भावानामेवेत्याशयः ।

३ भावोदय-भावज्ञान्सादिस्थले।

४ उत्पत्ति-विनाशाद्यवस्थानां तत्संसृष्टानां भावानां च मध्ये कतरस्य प्राधान्यमिति निर्धारियतुं न शक्यत इत्यर्थः ॥

५ शान्तिप्रतियोगित्वादिभिः प्रकारैः (यस्य भावस्य शान्तिर्भवति स प्रतियोगी । यथा 'मुक्रिसि नाद्यापीति' पद्ये कोपस्य शान्तिः ) चर्वणाविषयीकृतेषु तेषु भावेष्वेव प्रधानतायाः कल्पयितुमौचित्यम् । भावो न प्रधानम्, किं तु तदुपसर्जनैकशान्त्यादिरेवेत्यभ्युपेयते तदा व्यव्यमानेभावेष्वभिहिततत्प्रशमादिषु काव्येषु भावप्रशमादिष्वनित्वं न स्यात्।

तथा हि।

'उषसि प्रतिपक्षनायिकासद्नाद्नितकमञ्जति प्रिये। सुदृशो नयनाब्जकोणयोरुदियाय त्वरयारुणद्युतिः।।'

अत्रोत्पूर्वकेणैतिना भावोद्यस्य वाच्यतयैव प्रत्यायनात्। (ननु) उद्यस्य वाच्यत्वेऽपि भावस्यावाच्यत्वाद्धनित्वं सुस्थमिति चेत्, प्रधानस्य व्यपदे-शानौपियकत्वेऽप्रधानकृतव्यपदेशानुपपत्तेः। अस्मन्मते तृत्पत्तेर्वाच्यत्वे-ऽप्युत्पत्त्यविद्धन्नस्यामषस्य प्रधानस्यावाच्यत्वाद्युक्त एव भावोद्यध्वनि-व्यपदेशः।

एवं व्यव्यमानभावप्रतियोगिकस्य प्रशमस्य वाच्यत्वे भावशान्ति-ध्वनित्वं न स्यात्।

यथा—

'क्षमापणैकपद्योः पद्योः पति प्रिये। शेमुः सरोजनयनानयनारुणकान्तयः॥'

नतु शब्दवाच्यानां प्रशमादीनामरुणकान्त्येवान्वयात् अरुणकान्ति-प्रशमादेरेव वाच्यत्वं पर्यवसितम्, न तु तादृशप्रशमादिव्यङ्ग्रास्य रोष-

तथा हीति । अञ्चतीति सप्तमी । उत्पूर्वकेणैतिनेति । उदुपसर्गपूर्वकेणेण्धातुनेतथाः । शङ्कते—उद्येति । अनौपियकलेऽप्रधानेत्यत्राकारप्रश्लेषः । उदयस्थले दोषं
दत्त्वा शान्तिस्थले तमाद्द—एचिमिति । एकपद्योरसाधारणस्थानयोः । पततीति
सप्तमी । उभवत्र शद्कते—नन्विति । वाच्यान्वयेति । सकलपदानामिति शेषः ।

१ सः (भाषः) उपसर्जनं गौणो यसिन्नीहृशः शान्त्यादिरेव प्रधानमिति अभ्युपेयते स्वीक्रियते ।

२ व्यज्यमानो भावो येषु, अभिहितश्च तत्प्रशमादिर्येषु कान्येषु । अर्थात् येषु कान्येषु भावो व्यजनया गम्यः प्रशमादिस्तु अभिधया तेषु ।

३ भवन्मते प्रधानं य उदयादिस्तस्य व्यपदेशार्थं (ध्वनित्वस्थापनार्थम्) अनुपयोगित्वे (अनर्द्रत्वे) अप्रधानकृतो व्यपदेशो नोपपद्यत इत्यर्थः।

४ व्यंज्यमानो भाषः प्रतियोगी यस्य, अर्थात् यस्य प्रश्नमो वाच्यः स भावो व्यक्त्यः, प्रश्नमस्तु बाच्य इत्यर्थः।

प्रशमादेः, व्यङ्ग्यव्यञ्जकभेदस्यावश्यकत्वात्। न चारुण्यव्यङ्ग्यरोषस्यैव वाच्यीभूतप्रशमाद्यन्वय इति वाच्यम् । वाच्यव्यङ्ग्यप्रतीत्योरानुपूर्व्येण सिद्धतया वाच्यान्वयबोधवेलायां वाच्यैः सह व्यङ्ग्यान्वयानुपपत्तेः । अन्यथा 'सुदृशो नयनाव्जकोणयोः' इत्यस्थान्वयो न स्थात्। मैवम् । एवमपि—

'निर्वासयन्तीं घृतिमङ्गनानां शोभां हरेरेणहशो धयन्याः । चिरापराधस्मृतिमांसलोऽपि रोषः क्षणप्राघुणिको बभूव ॥' इस्रादावि भावप्रशमध्वनित्वापत्तेः, भावस्य वाच्यत्वेऽपि प्रधानस्य तत्प्रशमस्य व्यङ्ग्यत्वात् । उभयोर्प्यवाच्यत्वमपेक्षितमिति चेत्, प्रागुक्त-पद्यद्वये शमत्वोद्यत्वाभ्यां शमोद्ययोर्वाच्यत्वादनुदाहरणत्वापत्तेः । इष्टा-पत्तिस्तु सहदयानामनुचितेव । तस्माद्भावप्रशमादिष्विप प्राधान्येन भावा-पत्तिस्तु चमत्कारित्वम्, प्रशमादेस्तूपसर्जनत्वमतो न तस्य वाच्यतादोषः । इदं पुनभावध्वनिभ्यो भावशान्त्यादिध्वनीनां चमत्कारवैलक्षण्ये

वाच्यैः प्रश्नमादिभिः। व्यङ्ग्यान्वयेति । आरुण्यव्यङ्ग्यरोषान्वयेखर्थः । अन्यथा तदङ्गीकारे । न स्यात्, रोषोदये सुदृक्लस्य बाधात् । तथा च रोषप्रश्नमादिध्वनिलं सुस्थमिति भावः । निर्वासयन्तीं दूरीकुर्वतीम् । मांसलः पुष्टः । क्षणप्राष्ट्रणिकोऽतिथिः । शङ्कते—उभयोरपीति । एवमेव उक्तदोषद्वयाभावेऽपि । प्रधानाप्रधानयोरपीत्यर्थः । शङ्कते—उभयोरपीति । एवमेव उक्तदोषद्वयाभावेऽपि । प्रधानाप्रधानयोरपीत्यर्थः । यद्वते चलक्षण्याना प्रवादये 'उषि –' 'क्षमाप –' इत्यत्रेत्यर्थः । सहृद्यानामिति । अत्र शास्त्रे तेषामेव प्रव्यप्रमाणत्वेनोरीकारादिति भावः । अपिभावस्थितिसमुच्चायकः । नन्वेवं वैलक्षण्याना पत्या मेदेनोकत्यसंगत्यापित्तरत आह—इदं पुनरिति । यदेकत्र शुद्धभावध्वनौ । पत्या मेदेनोकत्यसंगत्यापित्तरत आह—इदं पुनरिति । यदेकत्र शुद्धभावध्वनौ ।

१ 'ननु' इत्यारभ्य'-'सुदृशो नयनाब्जकोणयोः' इत्यस्यान्वयो न स्यात्' एतत्पर्यन्तं प्रश्नादिप्राधान्यवादिनः पूर्वपक्षिण उक्तिः । सर्वस्य निर्गलितः सारस्त्वयम्—

शेमुः इतिपदेन अरुणकान्तेः प्रशम एव वाच्यो जातो न त्वरुणकान्तिप्रशमेन व्यङ्गः कोपरूपभावस्य प्रशमः । ननु 'शेमुः' इत्यनेन आरुण्यव्यङ्गस्य रोषस्यैवान्वयादिभिषेयता विवक्षितेति तु न शक्यं वक्तम् । वाच्योत्तरमेव व्यङ्गस्य प्रतीतिर्भवतीति क्रमः। ततश्च वाच्यान्वयसमये व्यङ्गस्य बोध एव न पर्यवसीयते । कथं तेन सहान्वयः १ एवं च क्षमापणे- केत्युदाहरणं प्रशमस्य वाच्यतया ध्वनित्वोदाहरणं न स्यादिति योऽयमस्मत्पक्षे दोषो दत्तः स न केत्युदाहरणं प्रशमस्य वाच्यतया ध्वनित्वोदाहरणं न स्यादिति योऽयमस्मत्पक्षे दोषो दत्तः स न सिध्यति । 'रोषप्रशमस्याऽवाच्यत्वेन ध्वनेरेवेदसुदाहरणम्', इति पूर्वपक्षिण उक्तो, मैवम् इत्यादिना सिद्धान्तिनः समवतरणम् ।

निदानम् — यदेकत्र चर्वणायां भावेषु स्थित्यविच्छन्नामषीदित्वम्, अमर्षा-दित्वमेव वा प्रकारः, अन्यत्र तु प्रशमावस्थत्वादिरपीति । रसस्य तु स्थायिमूलकत्वात्प्रशमादेरसंभवः, संभवे वा न चमत्कारः, इति न स विचार्यते ।

सोऽयं निगदितः सर्वोऽपि रत्यादिलक्षणो व्यङ्ग्यप्रपञ्चः स्फुटे प्रकरणे सगिति प्रतीतेषु विभावानुभावव्यभिचारिषु सहृद्यतमेन प्रमात्रा सूक्ष्मेणैव समयेन प्रतीयत इति हेतुहेतुमतोः पौर्वापर्यक्रमस्यालक्षणा-दलक्ष्यक्रमो व्यपदिइयते। यत्र तु विचारवेद्यं प्रकरणम्, उन्नया वा विभावादयस्तत्र सामग्रीविलम्बाधीनं चमत्कृतेमीन्थर्यमिति संलक्ष्य-क्रमोऽप्येष भवति। यथा—'तल्पगतापि च सुतनुः' इति प्रागुदाहृते (१४ पृष्ठे) पद्ये 'संप्रति' इत्येतदर्थावगतिर्विलम्बेन। न खलु धर्मिग्राह्वक-मानसिद्धं रत्यादिष्वनेरलक्ष्यक्रमव्यङ्ग्यत्वम्। अत एव लक्ष्यक्रमप्रसङ्गे—मानसिद्धं रत्यादिष्वनेरलक्ष्यक्रमव्यङ्ग्यत्वम्। अत एव लक्ष्यक्रमप्रसङ्गे—

''एवंवादिनि देवर्षों पार्श्वे पितुरधोमुखी। लीलाकमलपत्राणि गणयामास पार्वती॥

इसत्र कुमारीखाभाव्याद्प्यधोमुखत्वविशिष्टस्य लीलाकमलपत्रगणनस्योपपत्त्या मनाग्विलम्बेन नारद्कृतविवाहादिप्रसङ्गविज्ञानोत्तरं त्रीडा-

विशेषणसाव्यावर्तकलाद्विशेष्यमात्रकृतचमत्काराचाह—अमर्षादित्वमेव वेति । अन्यत्र भावशान्त्यादिष्वनौ । इतिर्निदानसमाप्तौ । ननु भावशान्त्यादिषदसशान्त्यादिः कृतो नोदाहृतोऽत आह—रसस्येति । असंभव इति । तत्त्वे स्थायिलानुपपत्तेरिति भावः । नन्वभिव्यक्तिनाशादिरेव प्रशमादिरत आह—संभवे वेति । रत्यादिलक्षणो रत्यादिखरूपः । समयेन कालेन । हेत्विति । विभावादिरत्यावैरित्यर्थः । प्रकरणस्य स्फुटत्वेऽप्याह—उन्नेया वेति । अत एव तन्मात्रलाभावादेव । अस्योभयत्रान्वयः ।

१ भावध्वनौ—स्थित्यवस्थापन्नामर्पादित्वस्य, केवलामर्पादित्वस्य वा प्रकारतया चर्वणा भवति, भावशान्त्यादिध्वनिषु तु भावत्वेन सह प्रशमावस्थापन्नत्वस्यापि। अर्थात् भावध्वनौ अमर्पादिकृतचमत्कार एवास्वादनीयो भवति, भावशान्त्यादिषु तु भावैः सह प्रशमोदयादि- कृतश्चमत्कारोप्यास्वादनीयो भवतीत्याशयः।

र एतत्स्पष्टीकरणं तल्पगतेतिपच (१४ पृष्ठे) टिप्पण्यां द्रष्टन्यम्।

३ धर्मिणो याहकेण मानेन सिद्धम् । अर्थात् रत्यादीनां ध्वनयो येन प्रमाणेन गृह्यन्ते तैनैव प्रमाणेन तेषामसंलक्ष्यक्रमतापि गृहीता भवेदित्यपि नास्तीत्यादायः ।

याश्रमत्करणाद्धक्ष्यक्रमोऽयं ध्वनिः" इति प्राहुरानन्दवर्धनाचार्याः । "रसभावादिरथों ध्वन्यमान एव, न वाच्यः । तथापि न सर्वोऽलक्ष्यक्रम्य विषयः" इति चाभिनवगुप्तपादाचार्याः । स्थादेतत्, यद्ययं रसादिः संलक्ष्यक्रमस्य विषयः स्थात्—अनुरणनभेदगणनप्रसावे "अर्थशक्तिम्लस्य द्वादश भेदाः" इत्यभिनवगुप्तोक्तिः, "तेनायं द्वादशात्मकः" इति मम्मटोक्तिश्च न संगच्छेत, वस्त्वलंकारात्मना द्विविधेन वाच्येन स्वतः संभवित्व-कविप्रौढोक्तिनिष्पन्नत्व-कविनिबद्धवक्तृप्रौढोक्तिनिष्पन्नत्वेक्तिभिन्यप्रिमेक्वविध्यमापन्नेन षडात्मना वस्त्वलंकारयोरिव रसादेरप्यभिन्यञ्चन्त्वादष्टादशत्वप्रसङ्गात् ।

अत्रोच्यते—प्रकटैर्विभावानुभावव्यभिचारिभिरलक्ष्यक्रमतयैव व्य-ज्यमानो रत्यादिः स्थायिभावो रसीभवति, न संलक्ष्यक्रमतया। रसी-भावो हि नाम झगिति जायमानालोकिकचमत्कारविषयस्थायित्वम् । संलक्ष्यक्रमतया व्यज्यमानस्य रत्यादेख् वस्तुमात्रतैव, न रसादित्विमिति

देवषौ नारदे। पितुर्हिमालयस्य। तथापि ध्वन्यमानलमात्रत्वेऽपि। अनुरणनभेदेति। ध्वनिभेदेलर्थः। तदेलादिः। रसीभवलरसो रसः संपद्यते। एवव्यवच्छेद्यमाह—न संलक्ष्येति। एवमप्रेऽपि। तेषामभिनवगुप्तादीनाम्। वर्णनेन। व्याख्याकारैरिति शेषः।

१ प्वंविधा चेष्टा कुमारीस्वभावादिष संभवति । ततश्च सेयं चेष्टा स्वाभाविकी आहोस्वित् कस्यचिद्भावस्य गोपनायेति जिज्ञासायां प्रकरणाद्यन्वेषणे सोयं त्रीडायाः (तद्गोपनात्मकस्या-विह्यस्य) चमत्कारः परस्तादुदेतीति संलक्ष्यक्रमत्विमत्याशयः ।

२ अर्थात् संलक्ष्यक्रमोपि स भवतीति ।

३ स्यादित्यनेन पुनः शङ्का-यदि रसादिः संलक्ष्यक्रमः स्यात्ततश्च क्रमस्य लक्ष्यतया अनु-र्णनमत्रापि सिद्धम् (पूर्व वाच्यानां विभावादीनां प्रतीतिस्ततश्च व्यङ्गस्य रसस्याऽभिव्यक्ति-रिति) । एवं च यथा वस्त्वलंकाररूपयोर्व्यङ्गयोः स्वतःसंभवित्वादिभिरुपाधिभिः प्रत्येकं षड्मेदता तथा रसस्यापि स्यादिति त्रयाणामष्टादशधात्वं स्यादिति ।

४ झगिति जायमानो यः अलौकिकचमत्कारस्तस्य विषयः स्थायी यस्य तत्त्वम् । अर्थात्

तादृशचमत्कारस्य विषयो यत्र रत्यादिस्थायिभावः स्यात्स एव रसः।

५ काशीमुद्रितपुस्तके तु 'वस्तुमात्रतैव' इत्यस्य स्थाने 'भावतैव' । एवं 'न तदुक्तीनां विरोधः' इति नकारोपि छप्तः । सोयं पाठो भ्रामक एव अविचारातः ।

तेषामाशयस्य वर्णनेन न तदुक्तीनां विरोधः । उपपत्तिस्वर्थेऽसिंन्वि-चारणीया । रसभावादिरर्थ इत्यत्र रसादिशब्दो रत्यादिपरः ।

तदित्थं निरूपितस्यास्य रसादिध्वनिष्ठपञ्चस्य पद्वर्णरचनावाक्यप्रवन्धेः पद्वेकदेशैरवर्णात्मके रागादिभिश्चाभिव्यक्तिमामनन्ति । तत्र वाक्यगतानां पदानां सर्वेषामपि स्वार्थोपिस्थितिद्वारा वाक्यार्थज्ञानोपायत्वे समानेऽपि कुर्वद्रपतया चमत्कारायोगव्यविष्ठन्नत्वेन कस्यचिदेव ध्वनिव्यपदेश-हेतुत्वम् । यथा 'मन्दमाक्षिपति' (१४ पृष्ठे) इस्रत्र मन्दमिसस्य ।

उपपित्तस्त्वर्थे इति । विभावादिप्रतीते रसप्रतीतेश्च विद्यमानस्य सूक्ष्मकालान्तरल-रूपस्य क्रमस्य सहृदयेनाकलने तस्य विगलितवेद्यान्तरलानापत्त्या रसलभङ्गापत्तिः । विगलितवेद्यान्तरलं च सकलसहृदयानुभवसाक्षिकमिति तवापि संमतमिति तदुपपत्तिबेष्या । नव्यास्तु—वक्तृवैद्याद्यप्रकरणादिज्ञानसहितस्येव व्यञ्जकलात्त्तसहितविभावादिज्ञानोत्तरं जायमानरसप्रतीतेविभावादिज्ञानापेक्षया विद्यमानकमालक्षणेन चालक्ष्यक्रमलम् । तच्च प्रकरणादिज्ञानविलम्बेन विभावादिज्ञानविलम्बेऽपि पूर्वोदाहरणेऽक्षतमेव । नहि विभावादिज्ञानस्य तज्जनकस्य च क्रममादायालक्ष्यक्रमलम् , अपि तु तज्जन्यस्य । एतदेवानिप्रेसय 'अर्थशक्तिमूलस्य द्वादशमेदाः' इत्यभिनवगुप्तोक्तिर्यत्विच्यार्थापेक्षया क्रमोऽपि गृह्यत इत्यभिप्रेत्य लक्ष्यक्रमलोक्तिर्यथाकथंचिन्नेया । नहि विभावादिप्रतीति-रहितय्यत्विच्यार्थमात्रप्रतीतौ विगलितवेद्यान्तरता सहदयानुभवसाक्षिका । येन तत्क्रमग्रहणेऽपि रसलहानिः स्यादिलाहुः । रसभावादिरर्थं इत्यन्नेति । अभिनव-गृप्तवाक्य इत्यथः । अन्यथा तदसंगतिः स्पष्टवेति भावः । कस्यचिदेव पदस्य । यथेति ।

१ काशीमुद्रितपुस्तके तु 'उपपत्तिस्तवर्थे सति वारणीया' इति पाठो विचिन्त्य एव ।

२ 'रसभावादिरथों ध्वन्यमान एव, न वाच्यः । तथापि न सर्वोऽलक्ष्यक्रमस्य विषयः' इत्यभिनवग्रप्तवावये रसभावादिपदेन रत्यादिर्योद्यः । यतो हि तन्मतानुसारमलक्ष्यक्रमतायामेव रसत्वं भवति । अन्यथा अनुरणनानुसारं रसस्यापि षड्विधत्वं संभवेत् । तस्मात् 'रसभावादि'- पदेन रत्यादयो आह्याः ।

३ चमत्कारस्य अयोगः असंबन्धः तेन व्यवच्छित्रं रहितम् । अर्थात् सर्वदा चमत्कार-सहितमेव (तत्पदम्) उपलभ्येत ।

रचनावर्णानां तु पद्याक्यान्तर्गतत्वेन व्यञ्जकतावच्छेद्कंकोटिप्रविष्ट-त्वमेव न तु व्यञ्जकत्विमिति यद्यपि सुवचम्, तथापि पद्वाक्यविशिष्ट-रचनात्वेन, रचनाविशिष्टपद्वाक्यत्वेन वा ब्यञ्जकत्विमिति विनिगमना-विरहेण घटादौ दण्डचक्रादेः कारणत्वस्थेव प्रत्येकमेव व्यञ्जकतायाः सिद्धिरिति प्राष्ट्रः।

वर्णरचनाविशेषाणां माधुर्यादिगुणाभिन्यञ्जकत्वमेव न रसाभिन्यञ्ज-कत्वम्, गौरवीन्मानाभावाच । न हि गुण्यभिन्यञ्जनं विना गुणाभिन्यञ्ज-कत्वं नास्तीत्यस्ति नियमः, इन्द्रियत्रये न्यभिचारात्। इत्थं च स्वस्वन्यञ्ज-

प्रतिपादितमधस्तात् । अभ्यहिंतलाद्रचनाशब्दस्य पूर्वनिपातः । कोटीति । रचना-विशिष्टपदलादिना व्यञ्जकलमिति भावः । इति इत्यत्र । घटादाविति । दण्डविशि-ष्ट्रचकादेश्वकादिविशिष्टदण्डादेवी कारणलमित्यत्र विनिगमनाविरहेण यथा कारण-तायाः प्रत्येकपर्याप्तिस्तथात्र व्यञ्जकताया इति भावः । नव्यमतमाह—वर्णति ।

२ रसन्यक्षकानां संख्या मुधेव प्रवृद्धा स्यादिति गौरवम् ।

३ घ्राण-रसन-श्रोत्रेषु । एभिहिं गन्धादिगुणानामेव प्रत्यक्षं भवति, न गुणिनां पृथिव्या-दीनामि ।

४ गुणिनो गुणाश्च (पृथिन्याद्या गन्धाद्याश्च ) उदासीना वा (येषां मिथो गुणगुणित्वादि संबन्धो नास्ति ते ) स्वस्वन्यअकैः (शन्दादिभिः साधनैः) पृयकपृथगुपस्थाप्यन्ते । परिममे कदाचित्परस्परिमिलिताः कदाचिच्च तटस्थाः सन्तः प्रमितेः (प्रत्यक्षस्य) गोचरा भवन्ति [अर्थात् नायं नियमो यद् गुणेन सह गुणिनोऽपि प्रत्यक्षं भवेदेव ]। प्रवमेव रसा गुणाश्चापि स्वस्वन्यअकैः पृथवपृथगभिन्यक्ता अपि कदाचित्संमिलिताः कदाचिच्च तटस्थाः सन्तः अभिन्यक्तेविषया भवन्ति (अभिन्यज्यन्ते) । अर्थात् अत्रापि नायमनुगमः कर्तुं शवयते यद् गुणानामभिन्यअने गुणिनाम् (रसानाम्) अपि अभिन्यअनं स्यादिति । ततश्च वर्णरचनाद्याः स्वतन्त्रतया माधुर्यादिगुणानामेव व्यअकाः स्वीकार्वा न रसादेरिति नवीनानां मतम्।

१ रचना (वर्ण-पद-गुम्फः) वर्णा वा पृथमृषेण नोपलभ्यन्ते, किन्तु पदानां वाक्यानां वा अन्तर्गताः प्राप्यन्ते । एवं च रचनाविशिष्टपदत्वेन रचनाविशिष्टवाक्यत्वेन च पदानां वाक्यानां वा व्यक्षकत्वम्, वर्णविशिष्टपदत्वेन वाक्यत्वेन च वर्णानां व्यक्षकत्वं निरुच्येत । ततश्च रचनावर्णानां व्यक्षकतावच्छेदक-(व्यक्षकविशेषण-)-कोटिप्रविष्टत्वमेव, न स्वतन्त्र-तया व्यक्षकत्वमिति दाङ्का । अत्र पद-वाक्यविशिष्टवर्णरचनात्वेन व्यक्षकत्वं माह्यमाहोस्वित् वर्ण-रचनाविशिष्टपद-वाक्यत्वेनेति विनिगमनाविरहात् (एकतरपक्षसाधनाय दृढतरप्रमाणा-भावात्) प्रत्येकस्येव व्यक्षकता माह्या । यथा हि घटं प्रति दण्डविशिष्टचक्रस्य कारणत्वम्, उत चक्रविशिष्टदण्डस्येति, उभयत्र विनिगमनाऽभावे कारणता प्रत्येकपर्याप्ता गृह्यते इति समाधानम् ।

कोपनीतानां गुणिनां गुणानामुदासीनानां च यथा परस्परोपऋषेणौदासीनयेन वा तत्तद्रप्रमितिगोचरता तथा रसानां तहुणानां चाभिन्यक्तिविषयतेति तु नन्याः । उदाहरणं तु 'तां तमाल' इत्यादि प्रागुक्तमेव (७९ पृष्ठे )
वाक्यस्य न्यञ्जकतायामपि 'आविर्भूता यदविध' इत्यादि च (४१ पृष्ठे ) ।
प्रबन्धस्य तु योगवासिष्ठरामायणे शान्तकरुणयोः, रत्नावल्यादीनि च
श्रङ्गारस्य न्यञ्जकत्वान्निदर्शनानि प्रसिद्धानि । मन्निर्मिताश्च पञ्च लहर्यो
भावस्य । पदैकदेशस्य च 'निखलिमदं जगदण्डकं वहामि' (५० पृष्ठे )
इति करूपतद्धितो वीररसस्य प्रागेवोदाहृतः । एवं रागादिभिरपि न्यङ्ग्यत्वे
सहृद्यहृद्यमेव प्रमाणम् । एवमेषां रसादीनां प्राधान्येन निरूपितान्युदाहरणानि । गुणीभावे तु वक्ष्यन्ते, नामानि च । तत्र प्राधान्य एवषां
रसादित्वम्, अन्यथा तु रत्यादित्वमेव । नामैनि रसपदं तु रत्यादिपरमित्येके । अस्त्येव रसादित्वं किं तु न ध्वनिन्यपदेशहेतुत्वमित्यपरे ॥

इति महोपाध्यायपदवाक्यप्रमाणपारावारपारीणश्रीपेरमभट्टस्य सूरेः सूनुना पण्डितराजजगन्नाथेन निर्मिते रसगङ्गाधरे रसनिरूपणात्मकं पूर्वमाननम् ।

मन्नीति । भावस्य तद्यक्त्यसंबन्धिप्रबन्धादिरूपव्यञ्जकस्य । उदाहरणानीति शेषः । पदेकदेशस्य चेति । चस्लर्थे । उदाहरणमिति शेषः । वीररसस्येत्यस्य व्यञ्जक इति शेषः । रागादिभिरपीति । रसस्येति शेषः । वक्ष्यन्ते इत्यत्र उदाहरणानीत्यस्यानु-षङ्गः, तस्य चाग्रे नामानीति । रसवदित्यत्रेत्यर्थः ॥

इति प्रथमाननप्रकाशः।

मुद्रणदोषान् जहती दधती विषमेषु सान्द्रसाहाय्यम् । पूर्वाननपरिसर-ला सरला सर्गलायतां पठताम् ॥ भङ्गाय वि(क)मतिसङ्गाद्रसगङ्गाधरमुपेयुषां विदुषाम् । बत मञ्जनाथकर-ला सरला गरलायते सेयम् ॥

१ योगवासिष्ठं शान्तस्य, रामायणं करुणस्येति यथासंख्यं प्रबन्धव्यक्षकतायामुदाहरणे ।

२ ननु प्राधान्य एव यदा रसादि व्यपदेशस्ति गौणतायां 'रस'वत् इति नाम कथिमिति शङ्का । 'रस' पदस्यात्र 'रितप्रमृतिस्थायिनोऽर्थाः' इति समाधानम् ।

३ मित्रार्मेताः पञ्चलहर्य इति प्रतीकम्।

<sup>1</sup> मुद्राद्वारकनिरोधादिप्रहाणं व्यसनसामयिकसाहाय्यं चादधत् उदारपुरुषोपि पूर्वेषा-माननगतमुपदिशतीत्यादिरप्यथों निदां निदितप्राय एव ।